
 

1 
 

El papel del Estado en el liberalismo social de Adela Cortina: una crítica libertaria al 

Estado de Justicia 

The Role of the State in Adela Cortina’s Social Liberalism: a Libertarian Critique of the 

State of Justice 

Nicolás Fuentes-Valdebenito1 

Universidad Católica de la Santísima Concepción, Concepción, Chile 

nicolas.fuentes@ucsc.cl 

 

Resumen 

Desde una perspectiva libertaria se analiza críticamente la propuesta del Estado de Justicia 

formulada por Adela Cortina en el marco del liberalismo social. Dicho enfoque pretende 

armonizar principios del liberalismo clásico, como la libertad negativa y Estado de derecho, 

con exigencias de justicia distributiva inspiradas en Rawls y Sen, evitando el paternalismo 

del Estado de bienestar mediante una ética cívica de mínimos y el fomento de la solidaridad 

cívica. Sin embargo, la configuración resultante mantiene un alto grado de intervencionismo 

estatal. A partir de los argumentos de Hayek, Nozick, de Jasay y Huerta de Soto, se 

cuestionan la legitimidad moral y la eficacia práctica de un Estado encargado de redistribuir 

recursos y garantizar oportunidades materiales. Se sostiene que una solidaridad impuesta por 

medios legales socava la agencia moral individual, que las políticas redistributivas tienden a 

debilitar la responsabilidad personal y que la expansión del poder público, incluso bajo 

motivaciones éticas, favorece la burocratización, la corrupción y la erosión de la libertad. 

Asimismo, se examina críticamente la apertura hacia una autoridad global orientada a 

asegurar la justicia, destacando sus implicancias para el principio de subsidiariedad, la 

 
1 Licenciado en Filosofía por la Universidad Católica de la Santísima Concepción. Candidato a Magíster en 
Filosofía Política y Ética de la Universidad Adolfo Ibáñez. Director ejecutivo del Centro Interdisciplinario en 
Ética, Política y Economía (CIEPE). Docente Asistente Inicial del Programa de Ética y Formación cristiana en 
Fundación Instituto Profesional Duoc UC. Docente de Formación e Identidad en la Universidad Santo Tomás. 
Docente de Ética en la gestión de calidad y seguridad asistencial del Magíster en Gerencia en Enfermería, 
UCSC. 
https://orcid.org/0000-0002-2229-7488  



 

2 
 

diversidad cultural y la rendición democrática de cuentas. En contraposición, se defiende que 

una sociedad libre y justa debe surgir de la cooperación voluntaria y descentralizada, en el 

marco de un respeto irrestricto a los derechos individuales. 

 

Palabras clave: Estado de Justicia; liberalismo social; libertarismo; justicia distributiva; 

derechos individuales. 

 

Abstract 

From a libertarian perspective, this work offers a critical analysis of Adela Cortina’s proposal 

of the State of Justice within the framework of social liberalism. This approach seeks to 

harmonize principles of classical liberalism, such as negative liberty and the rule of law, with 

demands for distributive justice inspired by Rawls and Sen, while avoiding the paternalism 

of the welfare state through a civic ethic of minimal consensus and the promotion of civic 

solidarity. However, the resulting configuration preserves a high degree of state 

interventionism. Drawing on the arguments of Hayek, Nozick, de Jasay, and Huerta de Soto, 

both the moral legitimacy and practical effectiveness of a state charged with redistributing 

resources and guaranteeing material opportunities are called into question. It is argued that 

solidarity imposed through legal means undermines individual moral agency, that 

redistributive policies tend to weaken personal responsibility, and that the expansion of 

public power, even when ethically motivated, fosters bureaucratization, corruption, and the 

erosion of freedom. The text also critically examines Cortina’s openness to a global authority 

aimed at securing justice, highlighting its implications for the principle of subsidiarity, 

cultural diversity, and democratic accountability. In contrast, it is defended that a free and 

just society must emerge from voluntary and decentralized cooperation within a framework 

of uncompromising respect for individual rights. 

 

Keywords: State of Justice; social liberalism; libertarianism; distributive justice; individual 

rights. 



 

3 
 

Fecha de Recepción: 02/06/2025 – Fecha de Aceptación: 27/08/2025 

 

Introducción 

El liberalismo social es una corriente del pensamiento político que busca equilibrar la libertad 

individual con cierta idea de justicia social, proponiendo un papel activo del Estado en la 

corrección de desigualdades. En esta tradición, la filósofa española Adela Cortina ha 

contribuido con la propuesta de un Estado de Justicia como alternativa renovada al Estado 

de bienestar tradicional. En su propuesta, este Estado de Justicia combinaría principios del 

liberalismo clásico, especialmente la defensa de las libertades negativas y el Estado de 

Derecho, con las exigencias de justicia distributiva propias de la socialdemocracia. A grandes 

rasgos, se trataría de un modelo estatal que no solo garantice libertades formales, sino que 

asegure unos mínimos de justicia para que todos los ciudadanos puedan ejercer efectivamente 

sus derechos en igualdad de oportunidades. 

A diferencia del viejo Estado benefactor, el Estado de Justicia cortiniano pretende 

evitar el paternalismo: en lugar de imponer a los ciudadanos una concepción particular de la 

vida buena (una ética de máximos), se limitaría a garantizar unos mínimos morales de justicia 

compatibles con el pluralismo de las sociedades democráticas (ética de mínimos de justicia). 

En palabras de la propia Cortina, “cosa del Estado es defender la justicia mínima, no la 

felicidad” (Cortina, 2022a, p. 69)2. Esta afirmación resume con claridad la aspiración 

cortiniana de construir un Estado normativamente limitado, pero moralmente comprometido 

con la garantía de condiciones justas para una convivencia plural. 

Ahora bien, este intento de refinar el contrato social suscita también críticas desde el 

liberalismo clásico y, más duramente, el libertarismo. Se ha cuestionado si es posible que el 

Estado intervenga activamente en aras de la justicia social sin vulnerar la libertad individual 

o sin derivar en el mismo estatismo paternalista que se busca eludir (Huerta de Soto, 2020, 

p. 192). ¿Puede realmente el Estado garantizar igualdad de condiciones para todos sin incurrir 

 
2 Como veremos más adelante, de Jasay (1993) sostiene que siempre el Estado promueve una concepción de 
vida buena, o en sus palabras: “el Estado sólo puede en cada caso promover su propio bien, lo que, por todo lo 
que sabemos, puede ser su propia concepción de lo que es bueno para ellos” (p. 92). 



 

4 
 

en coacción indebida o sin expandir indefinidamente sus funciones? ¿Es legítimo 

moralmente, y efectivo en la práctica, obligar a una solidaridad por medio de impuestos y 

leyes redistributivas? Desde la filosofía política libertaria, que acentúa la soberanía del 

individuo y sus derechos negativos (a la vida, la libertad, la propiedad) por encima de 

cualquier proyecto colectivo, la propuesta de Cortina despierta un escepticismo considerable. 

En esta investigación se analizará críticamente el papel que Cortina asigna al Estado 

en su liberalismo social, adoptando explícitamente una perspectiva libertaria. Se confrontarán 

los supuestos éticos y políticos del Estado de Justicia con los argumentos de teóricos como 

Hayek, Nozick, Huerta de Soto y de Jasay, entre otros, quienes advierten sobre los peligros 

de extender las funciones estatales en nombre de la justicia social. 

Para ello, primero se expondrá brevemente el contexto en que surge la noción de 

Estado de Justicia, en particular la crisis del Estado de bienestar de fines del siglo XX y el 

debate histórico entre liberalismo y colectivismo sobre el rol del Estado. En segundo lugar, 

se examinarán los fundamentos ético-políticos de la propuesta cortiniana, como el valor de 

la solidaridad y la ética cívica de mínimos con un enfoque desde el liberalismo. En tercer 

lugar, se discutirá si el Estado de Justicia realmente constituye una tercera vía entre 

capitalismo de libre mercado y socialismo, comparándolo con experiencias como la Tercera 

Vía de Anthony Giddens o el comunitarismo de Amitai Etzioni, y señalando que, pese a su 

retórica, la visión de Cortina se asemeja sustancialmente a una socialdemocracia 

(intervencionista). A su vez, se rebaten las justificaciones de Cortina frente a las objeciones 

libertarias: tanto Hayek como Nozick y Huerta de Soto argumentan que incluso las 

intervenciones estatales bienintencionadas amenazan la libertad y la prosperidad espontánea 

de la sociedad. Por último, se evaluará críticamente la propuesta de Cortina de avanzar hacia 

un eventual Estado mundial garante de la justicia global, contrastándola con la tradición 

liberal, desde Kant, que teme la concentración de poder en una autoridad universal sin frenos 

externos. 

 

1. Del Estado de bienestar al Estado de Justicia: orígenes y contexto 



 

5 
 

La propuesta del Estado de Justicia de Cortina surge como respuesta a lo que ella diagnostica 

como una profunda crisis del Estado de bienestar tradicional. Este último es parte del 

proyecto del socialismo democrático que une el socialismo y la democracia desarrollada por 

Karl Liebknecht (Resico, 2011, p. 156); también, inspirado en la teoría de la justicia del 

utilitarismo, entendiendo lo justo como equivalente al mayor bienestar para el mayor número 

(Martínez Navarro, 2018, p. 576). 

Hacia fines del siglo XX, muchas democracias occidentales enfrentaron los límites 

del modelo asistencialista: gastos crecientes, burocracias rígidas, dependencia ciudadana de 

los subsidios y un estancamiento económico que ponía en duda la sostenibilidad del sistema. 

En este sentido, según Marcelo Resico (2011), el Estado bienestarista es el que 

libera a la persona de la responsabilidad de ocuparse de su propia existencia y su 

futuro, es decir, cuando ignora el principio de solidaridad a tal punto que las personas 

beneficiadas llegan a considerar las prestaciones como permanentes y sin 

obligaciones correspondientes. (p. 278)  

A ello se sumaron críticas ideológicas: sectores liberales denunciaron que el Estado 

benefactor había degenerado en paternalismo e ingeniería social, socavando la 

responsabilidad individual y creando ciudadanos pasivos habituados a depender de la ayuda 

pública (Huerta de Soto, 2012, p. 127). Se llegó a clamar por un sano egoísmo que devolviera 

la autonomía al individuo y por un retorno al Estado mínimo, considerando que la 

denominada solidaridad estatal era una virtud mal entendida que eliminaba incentivos al 

esfuerzo personal (Cortina, 2021). Este clima de cuestionamiento abrió paso a propuestas de 

reforma. 

Adela Cortina, consciente tanto de las fallas prácticas como de las objeciones liberales 

al Estado social, plantea entonces una transformación del modelo antes que su 

desmantelamiento. Argumenta que las aspiraciones democráticas de justicia social e igualdad 

de oportunidades no pueden satisfacerse plenamente con el viejo Estado benefactor, pero 

tampoco renunciando por completo a la acción pública. Su Estado de Justicia se presenta 



 

6 
 

como un nuevo Estado social de derecho superador de las limitaciones del anterior3. La 

función estatal ya no sería simplemente proveer bienes y servicios materiales de manera 

asistencialista, sino garantizar las condiciones estructurales para una sociedad más justa, 

participativa y libre de paternalismo (Cortina, 2021, p. 63). En términos sencillos, se trata de 

un Estado que empodere a los ciudadanos más que mantenerlos en la dependencia. 

Cortina retoma aquí la idea de ayuda para la autoayuda: el objetivo es que la persona 

pueda valerse por sí misma desarrollando sus capacidades, incorporándose plenamente a la 

sociedad, en lugar de quedar permanentemente supeditada a la beneficencia estatal. Como 

señala Eugenio Yáñez, lo propio de un Estado social bien entendido es brindar apoyo inicial, 

pero buscando que en algún momento la persona pueda sostenerse por sí misma mediante 

sus propias capacidades (Yáñez, 2024, p. 32). En esta línea, el Estado de Justicia buscaría 

respetar el principio de subsidiariedad, muy presente en la economía social de mercado y en 

la doctrina social de la Iglesia. Cortina insiste en que el Estado debe dejar el mayor espacio 

posible a la iniciativa social y solo intervenir cuando la sociedad civil o el mercado no puedan 

atender ciertas necesidades básicas. 

Cabe destacar que Cortina formula su propuesta reconociendo aprendizajes tanto del 

socialismo como del liberalismo. Del primero, rescata la sensibilidad por la igualdad y la 

inclusión social, pero sin adherir a sus expresiones extremas: Cortina explícitamente rechaza 

la planificación económica centralizada o la abolición de la propiedad privada propias del 

comunismo (Marx & Engels, 2020, p. 69), considerándolas incompatibles con la libertad, 

también en nombre de la diversidad y la libertad individual4. 

Del liberalismo clásico, en cambio, valora profundamente la defensa de la libertad 

individual, el pluralismo y el Estado de Derecho, pero critica su versión más laissez-faire por 

 
3 El Estado social, según Laporta (1988), surge a partir de dos tipos de justificación: una justificación de tipo 
ético y otra justificación por criterios de eficiencia económica. La primera consiste en identificar ciertas 
necesidades fundamentales y la necesidad del acceso a ciertos bienes básicos. Dicha justificación daría lugar al 
Estado social; en cambio, la justificación por criterios de eficiencia económica daría lugar al Estado de bienestar 
(Cortina, 2021). 
4 Recordemos que Hayek considera que el reconocimiento de la propiedad privada es una condición esencial 
para impedir la coacción (Hayek, 2022, p. 186). 



 

7 
 

ignorar las desigualdades de origen y ciertos fallos del mercado. En su forma más pura, el 

liberalismo económico sostiene que el libre mercado asigna eficientemente los recursos y 

genera prosperidad general. Desde Adam Smith en adelante se ha argumentado que la 

persecución del interés propio en competencia produce un orden espontáneo beneficioso para 

todos y que el Estado debe limitarse a funciones básicas: proteger la vida, la propiedad y 

poco más. John Locke expresaba esta idea al afirmar que cada persona “tiene una propiedad 

que pertenece a su propia persona [...]. El trabajo de su cuerpo y la obra producida por sus 

manos [...] son suyos” (Locke, 2006, p. 34), subrayando así la primacía de la autonomía 

individual. De igual modo, John Stuart Mill proclamaba la soberanía del individuo sobre sí 

mismo (Mill, 2023, p. 80). 

No obstante, recuerda Cortina, el propio liberalismo evolucionó reconociendo la 

necesidad de cierta intervención pública para corregir injusticias. Surgió así un liberalismo 

social o igualitario, representado por John Rawls o Amartya Sen, que aceptan la importancia 

de la libertad pero insisten en que sin igualdad real de oportunidades la libertad es meramente 

formal. Ambos autores, tanto Rawls como Sen, justifican un Estado activo en educación, 

salud y protección social para nivelar el terreno de juego y asegurar a todos un mínimo de 

capacidad para perseguir sus fines. Rawls, por ejemplo, formuló el principio de diferencia, 

el cual sostiene que las desigualdades solo se justifican si benefician a los más desfavorecidos 

e imaginó una sociedad con libertades básicas iguales para todos pero también oportunidades 

equitativas y cierta redistribución a favor de los peor situados (Rawls, 2021, p. 280). Sen 

complementó esa visión con la idea de las capacidades: no basta distribuir bienes; hay que 

lograr que todas las personas tengan la capacidad real de llevar la vida que valoran (Sen, 

2010, p. 262). En sintonía, Martha Nussbaum elaboró una lista de diez capacidades centrales 

(vida, salud, integridad física, razonamiento, afiliación, etc.) que el Estado debería garantizar 

a cada ciudadano, considerando esto como requisito de la dignidad humana (Nussbaum, 

2020, pp. 39, 53–54). 

Cortina se ubica claramente en esta tradición del liberalismo social o socialismo 

liberal. Ella reivindica a Rawls, Sen y Nussbaum como referentes que incorporan la 



 

8 
 

solidaridad y la equidad como condiciones de la libertad auténtica. Según afirma la filósofa 

española:  

A mi juicio, estas dos posiciones pueden entenderse —al modo hegeliano— como 

lados de un mismo fenómeno que, tomados aisladamente, son unilaterales y 

necesitan, por tanto, «traspasar» a un tercero. En él se conservarían las conquistas 

irrenunciables de ambos, pero superándolos, porque se trataría de conjugar la 

autonomía personal —más que el individualismo— con la solidaridad. (Cortina, 

2018, p. 278) 

En efecto, Rawls sostuvo que su justicia como equidad es perfectamente liberal, pues respeta 

la autonomía individual y el pluralismo al no imponer concepciones del bien, a la vez que 

demanda bases sociales justas para que todos puedan tener una vida digna (Rawls, 2019). 

Cortina se sitúa en esa línea: liberal en lo cultural (Estado laico y neutral frente a las 

visiones de la buena vida) pero intervencionista en lo socioeconómico (Estado activo contra 

la desigualdad estructural). En consecuencia, sostiene que no basta proclamar derechos 

negativos de no interferencia si en la práctica amplios grupos carecen de medios para 

ejercerlos. La justicia exige, a su juicio, complementar la igualdad formal ante la ley con 

cierta igualdad material de condiciones, de modo que la libertad no sea meramente abstracta. 

En esto Cortina coincide con Rawls y otros liberales igualitarios: un Estado que se proclama 

social y democrático de derecho solo es legítimo si hace efectivos todos los derechos de 

ciudadanía, civiles, políticos y sociales, garantizando a cada cual medios básicos para vivir 

con dignidad (Cortina & Conill, 2014, p. 17). Un gobierno que tolera la miseria extrema o 

grandes brechas sin intentar corregirlas compromete su legitimidad ética y política, según 

esta perspectiva. 

Hasta aquí, se ha seguido de cerca el diagnóstico y las intenciones de Cortina. Sin 

embargo, desde una óptica libertaria surgen reparos fundamentales: ¿puede el Estado proveer 

bienes o capacidades a todos sin incurrir en coacción injusta o sin destruir la espontaneidad 

del orden social? Hayek, por ejemplo, sostiene que buscar deliberadamente la llamada 

justicia social mediante la intervención estatal es un error conceptual y práctico (Hayek, 



 

9 
 

2020, p. 193). A su juicio, la idea misma de distribuir resultados justos carece de sentido, 

pues la justicia solo se aplica a las acciones individuales, no a los patrones agregados de 

distribución. Intentar forzar ciertos resultados considerados equitativos viola la igualdad ante 

la ley y la libertad de elección. Por este motivo, Hayek advirtió que las políticas 

redistributivas llevan gradualmente a la pérdida de libertades individuales y al autoritarismo, 

por muy nobles que sean las intenciones. En sus palabras: 

El conflicto entre planificación y democracia surge sencillamente por el hecho de ser 

ésta un obstáculo para la supresión de la libertad, que la dirección de la actividad 

económica exige. Pero cuando la democracia deja de ser una garantía de la libertad 

individual, puede muy bien persistir en alguna forma bajo un régimen totalitario. 

(Hayek, 2021, p. 159) 

Esta advertencia no es meramente empírica, sino normativa: todo intento de planificar la 

justicia desde el Estado, por bienintencionado que sea, entraña una progresiva sustitución de 

la libertad individual por la imposición burocrática. 

Equiparó el Estado de bienestar expansivo con una forma de colectivismo coercitivo, 

afirmando que 

[...] la igualdad formal ante la ley está en pugna y de hecho es incompatible con toda 

actividad del Estado dirigida deliberadamente a la igualación material o sustantiva de 

los individuos, y que toda política directamente dirigida a un ideal sustantivo de 

justicia distributiva tiene que conducir a la destrucción del Estado de Derecho. 

(Hayek, 2022, p. 168) 

Y que las medidas típicas del Estado social (impuestos altos, regulaciones extensas) terminan 

pareciéndose a un despotismo, un camino resbaladizo hacia el totalitarismo. Para Hayek, 

pretender que el Estado asuma una responsabilidad amplia en garantizar mínimos materiales 

a todos destruye el orden espontáneo del mercado y finalmente socava la libertad individual. 

Este argumento sugiere que, pese a las buenas intenciones de Cortina, su Estado de Justicia 

recaería en los mismos peligros que aquejaron al Estado de bienestar: la inflación de poder 

estatal y la erosión de la autonomía personal de los ciudadanos. 



 

10 
 

 

2. Solidaridad y ciudadanía: fundamentos ético-políticos bajo escrutinio liberal 

La solidaridad ocupa un lugar central en la arquitectura moral del Estado de Justicia 

cortiniano. Cortina sostiene que el Estado social de Derecho descansa en presupuestos éticos, 

como la libertad, la igualdad y particularmente la fraternidad/solidaridad, sin los cuales sus 

promesas normativas quedan vacías (Cortina, 2021). La solidaridad es imprescindible para 

legitimar la intervención estatal orientada al bienestar social. Sin una adhesión genuina de la 

ciudadanía al ideal solidario, las políticas redistributivas se perciben como coercitivas e 

ilegítimas. Por ello, Cortina insiste en que más que imponer solidaridad desde arriba, el 

Estado debe cultivar una solidaridad cívica que sirva de base al contrato social. Según 

sostiene: “la solidaridad es una virtud loable cuando la practican los individuos en las 

relaciones interpersonales, pero cuando los estados intentan asumirla y encarnarla en las 

instituciones, se producen inexorablemente tanto un paternalismo como un intervencionismo 

malsanos” (Cortina, 1995, p. 185). La solidaridad, en este sentido, no es solo una política 

pública sino un ethos compartido: un compromiso moral de los miembros de la sociedad de 

apoyarse mutuamente, especialmente de asistir a los más vulnerables. 

Ahora bien, la propia Cortina reconoce que la solidaridad puede pervertirse si se 

convierte únicamente en un asunto estatal. De hecho, ella retoma una crítica clásica liberal: 

cuando el Estado asume por completo las funciones de beneficencia, las virtudes de la 

compasión y la responsabilidad personal tienden a debilitarse en la sociedad civil. Un Estado 

providencia omnicomprensivo infantiliza a los ciudadanos, volviéndolos dependientes y 

pasivos, se argumenta, y socava las redes espontáneas de ayuda mutua. 

El filósofo Leonardo Rodríguez Duplá señaló, en este sentido, que la llamada ética 

civil o de mínimos (a la que la solidaridad pertenece como valor clave) a veces se plantea de 

forma demasiado abstracta, confiando en proclamas de valores compartidos sin atender a la 

motivación real de las personas. Según Rodríguez Duplá, bajo la etiqueta de ética civil 

circulan propuestas que bien congelan la moral en un consenso superficial de valores 

mínimos, o bien la dinamizan sin aportar verdaderos acuerdos, resultando insuficientes en 



 

11 
 

ambos casos (Rodríguez Duplá, 1996, p. 217). Aplicado al valor de la solidaridad: se la exalta 

retóricamente como virtud cívica fundamental, pero no se clarifica cómo operativizarla sin 

caer en paternalismo estatal o en un voluntarismo ingenuo. Concluye Rodríguez Duplá que 

la noción de ética cívica de mínimos defendida por Cortina adolece de equívocos y no logra 

fundamentarse de modo consistente mientras no resuelva la tensión entre su generalidad 

teórica y la motivación práctica real de los ciudadanos (Rodríguez Duplá, 1996). 

Cortina acusa recibo de estas críticas e incluso evolucionó intelectualmente para 

incorporarlas. Inicialmente, influida por la ética discursiva de J. Habermas y K. O. Apel, 

defendía en los 1980s una ética mínima basada en la racionalidad comunicativa: unos 

principios morales básicos (derechos humanos, respeto, diálogo) que cualquier persona 

razonable aceptaría en debate (Cortina, 1985). Esa ética civil, al igual que el Estado, excluiría 

elementos confesionales o particularistas, quedando con valores universales como la libertad, 

la igualdad, la solidaridad, etc., compartidos por distintas éticas máximas (Cortina, 2010, p. 

35). Pero, ¿cómo lograr que valores como la solidaridad realmente muevan a la acción y no 

queden en meras declaraciones formales? Aquí Cortina introduce después el concepto de 

razón cordial, buscando integrar la dimensión afectiva en la ética pública (Cortina, 2009; 

2010). Sostiene que para que virtudes cívicas como la solidaridad se hagan reales, no basta 

comprenderlas intelectualmente: es necesario sentir su valía, desarrollar empatía hacia el 

prójimo. La razón cordial alude a una racionalidad que también siente: capaz de ponerse en 

el lugar del otro afectivamente a la vez que argumenta con buenas razones. En sus palabras, 

sostiene que la tarea de la ética de la razón cordial es 

mostrar cómo el vínculo comunicativo no sólo cuenta con una dimensión 

argumentativa, no sólo revela una capacidad de argumentar sobre lo verdadero y 

sobre lo justo, sino que cuenta también con una dimensión cordial y compasiva, sin 

la que no hay comunicación. (Cortina, 2009, p. 191) 

Esto enriquecería, según Cortina, la ética cívica, pues motivaría la acción solidaria incluso 

donde no median intereses personales directos. Así, la justicia cordial complementaría la 

justicia con compasión y razón anclada en la humanidad. 



 

12 
 

Cortina busca una solidaridad auténtica, voluntaria y sentida, que funcione como 

presupuesto moral del Estado social de Derecho: “solo una sociedad civil verdaderamente 

solidaria hace posible un Estado social de derecho” (Cortina, 1995, p. 66). Sin ese tejido ético 

en la ciudadanía, admite, las políticas redistributivas caen en saco roto o crean dependencia; 

con ciudadanos activos y empáticos, en cambio, el Estado encontrará tanto apoyo como 

límites para su acción. 

Paradójicamente, esta misma premisa de Cortina puede interpretarse desde otro 

ángulo: si solo una sociedad solidaria hace posible un Estado justo, ¿acaso no implicaría eso 

que la justicia social es en última instancia fruto de las virtudes cívicas voluntarias más que 

de la coacción estatal? Los libertarios enfatizan justamente ese punto. Argumentan que las 

virtudes sociales, como la solidaridad, caridad, cooperación, deben surgir espontáneamente 

de la sociedad civil; cuando se intentan institucionalizar por decreto, pierden su carácter 

moral y se convierten en mera imposición. La propia Cortina reconoce que “la solidaridad 

no puede institucionalizarse completamente” (2021, p. 66) porque impuesta desde el aparato 

público degenera en coerción o paternalismo. 

Pero si es así, un libertario preguntará: ¿por qué entonces atribuir al Estado la tarea 

de promoverla mediante leyes e impuestos? ¿No debería dejarse ese rol a las familias, 

comunidades locales, iglesias, ONG y demás iniciativas libres? Cortina respondería que el 

Estado de Justicia no pretende absorber la solidaridad, sino apoyarse en ella. Insiste en que 

el Estado y la sociedad civil deben ser aliados en la construcción de la justicia social, 

repartiéndose responsabilidades. Incluso al garantizar derechos sociales como salud o 

pensiones, sostiene, un Estado de Justicia buscaría involucrar a organizaciones comunitarias, 

descentralizar la gestión a niveles locales y someterse al control ciudadano. Todo ello suena 

bien en teoría. Sin embargo, desde la filosofía libertaria se objeta que, en la práctica, cuando 

el Estado asume proveer ciertos bienes fundamentales, desplaza necesariamente a la 

iniciativa privada y voluntaria. La historia de los Estados de bienestar ofrece múltiples 

ejemplos de cómo la expansión de programas públicos provocó el retraimiento de las redes 

de ayuda mutua tradicionales (cooperativas, sociedades de socorro mutuo, filantropía 



 

13 
 

privada). Al final, la corresponsabilidad Estado-sociedad que Cortina idealiza puede terminar 

inclinándose hacia un monopolio estatal fáctico, dada la ventaja coactiva del Estado para 

acaparar recursos vía impuestos. 

Además, hay un argumento ético de fondo: ¿es moralmente legítimo obligar a la 

solidaridad? Nozick lo negó contundentemente al afirmar que 

un Estado mínimo, limitado a las estrechas funciones de protección contra la 

violencia, el robo y el fraude, de cumplimientos de contratos, etcétera, se justifica; 

que cualquier Estado más extenso violaría el derecho de las personas de no ser 

obligadas a hacer ciertas cosas y, por tanto, no se justifica. (Nozick, 2017, p. 7) 

Por este motivo, al recaudar impuestos para redistribuir riqueza sin consentimiento del 

propietario, estaría confiscando el fruto del trabajo ajeno, lo que equivale a trabajo forzoso 

encubierto. En este sentido, Nozick criticó precisamente las teorías distributivas con patrón 

(que buscan cierta configuración final justa de la distribución) porque son incompatibles con 

la libertad: si dejamos que la gente intercambie libremente, alterará cualquier patrón 

preestablecido, a menos que usemos coacción constante para impedirlo (Nozick, 2017). 

Por lo anterior, según lo sostenido por Nozick, la propuesta de Cortina de que el 

Estado redistribuya recursos y oportunidades para lograr justicia social colisiona con la 

inviolabilidad de los derechos de propiedad y la libertad de elección. Un libertario podría 

resumir su posición: si alguien quiere ser solidario, que lo sea voluntariamente; pero el Estado 

no debe obligar a la solidaridad mediante impuestos o leyes redistributivas. Esta máxima 

refleja la profunda discrepancia de principios: para la ética libertaria, la solidaridad forzada 

deja de ser virtud y se convierte en una forma de expolio legal, lo que Bastiat denominaba 

saqueo legal (legal plunder), donde el Estado toma de unos para dar a otros arrogándose una 

superioridad moral cuestionable (Bastiat, 2011, p. 24). 

Cortina, claro está, discrepa desde supuestos filosóficos distintos. Ella ve al individuo 

y la sociedad como interdependientes: no existe un individuo plenamente libre sin una 

comunidad que lo sostenga, ni una comunidad justa sin individuos solidarios y responsables. 

Para los libertarios como Nozick, en cambio, el individuo es anterior y superior al Estado; la 



 

14 
 

justicia se concibe en términos de procedimientos justos (no agresión, libre contrato) más 

que de resultados sustantivos. Cortina diría que la libertad negativa por sí sola puede esconder 

servidumbres materiales profundas, por ejemplo, alguien legalmente libre pero hundido en 

la miseria difícilmente podrá ser autónomo de hecho. A ello los libertarios replican que la 

solución no es entregar al Estado un cheque en blanco para liberar a esa persona mediante 

subsidios, pues en el camino se comprometen las libertades de otros y se concentra un poder 

peligroso. Proponen, en cambio, remover obstáculos mediante la libertad misma: desregular 

la economía para generar más oportunidades, proteger estrictamente la propiedad para 

incentivar la inversión y la creación de riqueza, y confiar en la cooperación voluntaria 

(familia, mercado, caridad privada) para asistir a quienes lo necesiten. 

Hay en esto dos visiones de la sociedad difíciles de conciliar: una orgánica y otra 

individualista. Cortina, influida por el humanismo cristiano y el republicanismo cívico, 

concibe la sociedad como una red de interdependencia donde la solidaridad es un deber cívico 

básico, aunque no legalmente exigible en todos los casos, sí moralmente apremiante. El 

libertarianismo concibe la sociedad más bien como una agregación de individuos libres que 

cooperan si así lo deciden, y para quien las nociones de deber social más allá del respeto a 

los derechos negativos suenan a preludio del colectivismo. 

Desde una perspectiva liberal radical, Anthony de Jasay ofrece una crítica de fondo 

al Estado como agente redistributivo. En lugar de concebirlo como garante neutral de la 

justicia, lo describe como un actor con voluntad propia, orientado a preservar y expandir su 

poder incluso a costa de los ciudadanos (de Jasay, 1993, p. 9). Especialmente en regímenes 

democráticos, sostiene, el Estado opera como un Estado adversario que selecciona a quién 

favorecer en función de su utilidad política, utilizando la redistribución como moneda de 

cambio para obtener apoyo mayoritario. Las transferencias de recursos dejan así de ser 

expresiones de equidad para convertirse en estrategias de poder: “las mayorías deben ser 

pagadas con el dinero de las minorías” (de Jasay, 1993, p. 229). La retórica de la justicia 

social, afirma, sirve como excusa moral para legitimar decisiones discrecionales y arbitrarias, 

ya que no existe un estándar objetivo de lo que esa justicia implica. 



 

15 
 

En este marco, de Jasay cuestiona que los fines del Estado social, como garantizar 

mínimos materiales o proveer bienes públicos, solo puedan alcanzarse mediante coerción 

estatal. Al contrario, defiende que muchos de esos fines pueden lograrse mediante 

cooperación voluntaria, acuerdos contractuales y evolución institucional espontánea (de 

Jasay, 1993). Si, como sostiene Cortina, la sociedad civil puede cultivar solidaridad sin 

imposición, el Estado, según de Jasay, no solo se vuelve innecesario, sino potencialmente 

dañino. Por este motivo, el Estado de Justicia que Cortina propone adolece de un exceso de 

confianza en la benevolencia del poder político y en su capacidad para actuar con 

imparcialidad. La tesis subyacente es radical pero desafiante: el Estado no es el garante 

neutral de la justicia que Cortina imagina, sino un actor interesado cuya existencia suele crear 

más problemas de los que resuelve. 

 

3. El Estado de Justicia como “tercera vía”: afinidades y divergencias 

Un aspecto interesante del Estado de Justicia cortiniano es la pregunta de si constituye una 

especie de tercera vía entre el capitalismo de libre mercado y el socialismo de Estado. Durante 

los años 1990, la Tercera Vía fue impulsada por líderes como Tony Blair y teóricos como 

Anthony Giddens, proponiendo modernizar la socialdemocracia con mecanismos de 

mercado. Giddens abogaba por un Estado social inversor: en vez de un Estado asistencial 

pasivo que reparte subsidios, un Estado que invierte en educación, capacitación y 

empoderamiento de la gente para competir en la economía global. También enfatizaba la 

responsabilidad individual y comunitaria junto a los derechos sociales, intentando combinar 

mercado con cohesión social (Giddens, 1999). De modo similar, el comunitarismo de Amitai 

Etzioni buscaba corregir el individualismo excesivo fortaleciendo los lazos comunitarios, la 

responsabilidad cívica y los valores compartidos, sin abandonar la economía de mercado ni 

las libertades políticas (Etzioni, 2001). Estas propuestas comparten con Cortina la idea de 

una corresponsabilidad Estado-sociedad, la promoción de la solidaridad sin incurrir en un 

estatismo extremo, y la búsqueda de un nuevo equilibrio entre eficiencia económica y 

cohesión social. 



 

16 
 

Sin embargo, existen diferencias de enfoque. La Tercera Vía anglosajona fue a veces 

criticada por ser demasiado pragmática y carente de una base filosófica sólida, acomodando 

políticas de libre mercado (privatizaciones parciales, flexibilización laboral) con un mínimo 

de red de seguridad social. Cortina, en cambio, formula su Estado de Justicia desde una 

perspectiva ético-filosófica de principios, más que como un programa concreto de gestión 

económica. 

Mientras un gobierno tercerviísta medía su éxito en indicadores de crecimiento, 

empleo o reducción de pobreza, Cortina evalúa su Estado de Justicia por la fidelidad a unos 

mínimos morales y a la emancipación ciudadana: se pregunta si se están garantizando 

efectivamente los derechos de todos, si se respeta el pluralismo y la dignidad individual, si 

se fomenta la participación democrática real. Es, podríamos decir, una visión más normativa 

y de largo plazo. Aun así, admite la propia Cortina, en la práctica un Estado de Justicia luciría 

muy parecido a una socialdemocracia renovada: un amplio sistema público de educación y 

salud, políticas redistributivas focalizadas en los más vulnerables, y un decidido fomento de 

la sociedad civil y la deliberación democrática (Martínez-Navarro, 2018). Económicamente, 

podría alinearse con modelos como la Economía Social de Mercado de origen alemán, un 

orden que combina mercado competitivo con fuerte protección social y diálogo entre 

empresarios y trabajadores (Resico, 2011; Yáñez, 2023), modelo que la misma Cortina ha 

estudiado y valorado (Cortina, 2022b, p. 71). 

Esta caracterización refuerza la impresión de los críticos libertarios de que, pese a su 

envoltorio conceptual, el Estado de Justicia no deja de ser un Estado interventor robusto, con 

elevada participación en la provisión de servicios y en la redistribución del ingreso. En otras 

palabras, sería una versión ética y cordial de la socialdemocracia, pero socialdemocracia al 

fin. Para un liberal clásico, dotar al Estado de tales funciones económicas siempre trae el 

riesgo de ineficiencia y deriva burocrática. Por ejemplo, Milton Friedman sostenía que 

ninguna solución estatal iguala en eficiencia a la competencia de mercado, y que muchas 

políticas de bienestar aunque bienintencionadas terminan causando efectos adversos, como 

el desincentivos al trabajo, dependencia o el gasto desbocado (Friedman, 2022). Los teóricos 



 

17 
 

de la elección pública (Buchanan & Tullock, 1992) señalaron también que los burócratas y 

políticos tienen sus propios intereses, y que los programas sociales tienden a expandirse más 

allá de lo óptimo porque políticamente compran votos con recursos ajenos, un punto 

consonante con el antes citado de Jasay. Cortina ciertamente intenta atenuar estos peligros 

hablando de controles democráticos, participación ciudadana, transparencia. Pero no queda 

claro cómo su concepción de Estado de justicia evitaría males crónicos del estatismo como 

la corrupción, el clientelismo o la captura regulatoria. 

Un área donde la propuesta de Cortina se muestra especialmente ambiciosa es en su 

apertura hacia la justicia global. Ella llega a plantear la posibilidad de un Estado mundial o 

autoridad política global que garantice mínimos de justicia planetaria (Cortina, 2010, p. 141). 

Su razonamiento parte de reconocer que muchos problemas actuales, como la pobreza 

extrema, el cambio climático, las migraciones masivas, pandemias, megacorporaciones 

transnacionales, desbordan la capacidad de los estados nacionales y requerirían soluciones 

coordinadas a escala mundial. Según sostiene: 

A mi entender, hoy por hoy puede ser la forma de ir construyendo esa suerte de 

Gobierno mundial que haga posible una ciudadanía cosmopolita, sea a través de la 

creación de un Estado mundial, sea a través de la articulación de uniones 

supranacionales que compartan la soberanía con los Estados nacionales. (Cortina, 

2022b, p. 161) 

Esta idea entronca con la antigua noción kantiana de un orden cosmopolita: Kant reflexionó 

sobre una federación de naciones o incluso una república mundial, aunque él mismo temía 

que un gobierno mundial único pudiera derivar en un despotismo universal al no haber poder 

externo que lo equilibre. Kant prefería una confederación voluntaria de estados libres en lugar 

de un Estado global unificado, una cautela que la mayoría de liberales comparten hasta hoy 

(Kant, 2018). 

Cortina, por su parte, reconoce los serios desafíos y riesgos de cualquier esquema 

supranacional robusto. Por un lado, un Estado mundial podría teóricamente resolver 

problemas de coordinación que los estados manejan mal, estableciendo leyes obligatorias a 



 

18 
 

nivel planetario para, por ejemplo, frenar el cambio climático o regular las finanzas globales. 

Pero, ¿cómo evitar que tal súper-Estado concentre demasiado poder? Es por esta razón que 

un Estado mundial estaría demasiado lejos de los ciudadanos, muy difícil de controlar 

democráticamente (falta de accountability), y que si deviniera opresivo no habría adónde 

escapar. 

Hoy, un individuo disconforme puede migrar de un país a otro buscando sistemas 

más afines a sus preferencias; en un mundo unificado, esa competencia entre jurisdicciones 

desaparece. La experiencia histórica sugiere que esa competencia entre estados limita a veces 

el mal gobierno, porque los gobernantes saben que capitales e individuos pueden huir si las 

cargas son excesivas. Es así como Adela Cortina va en contra del liberalismo mismo, el cual 

tiene como origen y tarea principal ser un límite del poder coercitivo, por lo tanto, estatal. 

Un Estado mundial equivaldría a un monopolio absoluto del poder, la culminación de la 

pesadilla orwelliana para los libertarios más radicales. 

Además, la diversidad cultural plantea un desafío: la propia Martha Nussbaum, 

cercana a Cortina en muchas ideas cosmopolitas y sociales, ha advertido que un Estado 

mundial centralizado podría ser un peligro para la democracia y las culturas locales. Según 

sostiene la autora: 

Un hipotético Estado mundial, si es que fuera posible tal cosa, resultaría 

probablemente bastante insatisfactorio desde el punto de vista de la autonomía 

humana, porque demostraría ser bastante insensible a la diversidad de opiniones y 

puntos de vista de personas de muy diferentes experiencias y tradiciones. (Nussbaum, 

2020, p. 140) 

Un Estado mundial violaría la subsidiariedad al desplazar indebidamente la autonomía de 

comunidades locales en asuntos que podrían resolver ellas mismas. Imaginemos políticas 

económicas o educativas unificadas globalmente: probablemente serían inapropiadas para 

realidades muy distintas y, peor aún, eliminarían la posibilidad de ensayo y error entre 

distintos países, que es una fuente de aprendizaje institucional. En este mismo sentido, Rawls 

está en contra de un principio de distribución global debido a la ausencia de un Estado 



 

19 
 

mundial y un sistema legal global, pero también porque esto demuestra desconocer la función 

del principio de diferencia con alcance global en la especificación de las relaciones 

cooperativas especiales de reciprocidad propias de un pueblo democrático (Freeman, 2016, 

p. 394). 

Si ya es complejo evitar la corrupción en muchos estados nacionales, imaginar un 

gobierno global incorruptible sería utópico. Además, las lealtades nacionales y diferencias 

culturales harían ingobernable o tiránico un Estado mundial (¿se impondría la cultura de las 

potencias dominantes? ¿qué lengua, qué leyes primarían?). Cortina reconoce estos 

obstáculos, pero mantiene que la visión cosmopolita es valiosa como horizonte normativo: 

nos obliga a pensar en cómo lograr mayor justicia para toda la humanidad. Propone una ética 

cívica transnacional (Fuentes-Valdebenito, 2024), donde los estados cooperen más y cedan 

ciertas soberanías en temas puntuales como el cambio climático, la economía justa, salud 

global, entre otros aspectos; además, enfatiza la promoción de una ética cosmopolita que guíe 

la reforma de las instituciones internacionales: que Naciones Unidas, cortes internacionales 

y organizaciones multilaterales se rijan por una ética de mínimos (derechos humanos 

universales, solidaridad transnacional). 

Desde el punto de vista libertario, se podría argumentar que los problemas globales 

deben enfrentarse mediante acuerdos voluntarios entre estados soberanos, evitando crear 

estructuras supranacionales excesivamente coercitivas. Cada cesión de poder a instancias 

globales debería venir claramente limitada y justificada por un principio de unanimidad o 

consentimiento robusto. Los libertarios más radicales, como es natural, ven cualquier 

concentración mayor de poder político con alarma: temen que un Estado mundial sea la 

culminación de la pesadilla anti-libertaria, dada la imposibilidad de escapar de su 

jurisdicción. 

Incluso Cortina, que es sensible al pluralismo, teme el exceso de poder y la 

homogeneización cultural. De hecho, su propuesta de Estado de Justicia, incluso a nivel 

nacional, incorpora la crítica a la concentración de poder (por eso defiende la democracia 

participativa y una sociedad civil fuerte como contrapesos) y el respeto a la diversidad (de 



 

20 
 

éticas, culturas, proyectos de vida). Es razonable pensar que, para un nivel supranacional, 

ella igualmente preferiría fórmulas federativas, pluralistas y controladas democráticamente 

antes que estructuras monolíticas. En ese punto, curiosamente, hay cierta convergencia con 

los liberales clásicos: nadie, ni siquiera Cortina, quiere un Leviatán sin cadenas. 

 

Conclusiones 

La investigación precedente ha replanteado la contribución de Adela Cortina desde una 

óptica crítica libertaria. Se revisó su propuesta del Estado de Justicia, concebida como 

evolución ética del Estado de bienestar dentro de un liberalismo social, y se confrontó con 

los principios del liberalismo de mercado. 

Cortina ofrece sin duda un diagnóstico lúcido de las limitaciones del modelo 

asistencial clásico: su énfasis en la inclusión social, la equidad material y la participación 

democrática intenta resolver problemas como la generación de dependencia o la falta de 

adaptación a nuevas realidades. Su Estado de Justicia se distingue en teoría por no buscar 

solo redistribuir riqueza, sino crear condiciones para que todos desplieguen sus capacidades 

en igualdad de oportunidades (Cortina, 2021). Esto supone invertir en educación y salud 

universales de calidad no como gastos asistenciales sino el aseguramiento de mínimos de 

justicia que habiliten vidas autónomas y dignas. También implica una visión ampliada de la 

justicia distributiva: no se limita a corregir a posteriori la desigualdad de ingresos, sino que 

procura distribuir desde el inicio oportunidades y poder de forma más equilibrada, prestando 

atención preferente a los grupos marginados para remover barreras estructurales. En la 

concepción de Cortina, la solidaridad deja de ser caridad condescendiente para convertirse 

en un principio de diseño institucional: las instituciones justas son las que reflejan el 

compromiso solidario de la sociedad con todos sus miembros. 

Sin embargo, desde la perspectiva aquí adoptada, cabe preguntar a qué costo se logran 

esos fines y si los medios propuestos son realmente coherentes con una sociedad libre. 

Cortina pretende integrar libertad individual y justicia social ofreciendo una visión ética del 

papel del Estado en las democracias actuales. Su planteamiento es atractivo en un contexto 



 

21 
 

de crecientes desigualdades globales y desafíos complejos (crisis económicas, emergencia 

ecológica, revoluciones tecnológicas). Frente a respuestas simplistas, ya sea el repliegue 

neoliberal hacia el Estado mínimo, ya sea nostalgias autoritarias estatistas, el Estado de 

Justicia propone un camino de reforma dialogada y solidaria. En teoría, se trata de reimaginar 

el rol estatal para el siglo XXI: ni ausente ni omnipresente, sino subsidiario y garante de un 

núcleo de mínimos que permiten la convivencia pluralista. 

No obstante, el examen crítico libertario nos lleva a conclusiones menos optimistas 

sobre esta propuesta. Si bien Cortina se esfuerza por circunscribir y eticizar la acción del 

Estado, incorporando salvaguardas liberales como la centralidad de la sociedad civil, la 

limitación jurídica del poder estatal, la promoción de la responsabilidad personal, persiste la 

preocupación de que su modelo termina por depositar excesiva confianza en estructuras 

coactivas. Aun con la mejor intención, un Estado con amplias facultades para redistribuir e 

igualar condiciones difícilmente evitará las tentaciones burocráticas. 

Cortina confía en que su Estado de Justicia no impondrá estilos de vida, solo 

garantizará mínimos dentro de cuyos márgenes cada quien pueda buscar su propio bien. Esa 

aspiración es loable, pero mantener la neutralidad moral del Estado al mismo tiempo que se 

involucra profundamente en organizar la economía y la sociedad es, en la práctica, una 

cuadratura del círculo. La experiencia muestra que cuanto más extenso es el papel del Estado, 

más difuso se vuelve el límite entre asegurar mínimos y promover ciertos máximos 

encubiertos, por ejemplo, cierta concepción de bienestar o calidad de vida que podrá no ser 

universalmente compartida. 

El debate con los libertarios nos obligó a precisar los límites del Estado de Justicia: 

¿hasta dónde puede intervenir sin anular la iniciativa social? Cortina responde con el 

principio de subsidiariedad y habla de co-responsabilidad, pero el diablo está en los detalles: 

¿quién decide qué necesidades no logra atender la sociedad civil por sí sola? En la práctica, 

suele ser el propio Estado quien define esa línea, con evidente conflicto de interés. Los 

liberales clásicos advirtieron sobre el sesgo expansionista de lo público: cada nueva 

intervención genera problemas que a su vez se invocan para justificar más intervención. 



 

22 
 

Cortina cree haber encontrado un justo medio, pero sus críticos dirían que esa línea media 

tiende a moverse gradualmente hacia más Estado, no menos. 

En cuanto a la solidaridad, punto neurálgico, Cortina la concibe no como un cheque 

en blanco al Leviatán sino como virtud cívica compartida entre Estado y ciudadanos. Sin 

embargo, insistimos en que la virtud forzada deja de ser virtud (recordemos que es un hábito 

operativo, no un decreto). La solidaridad genuina requiere libertad: posibilidad de elegir dar 

o no dar. Convertirla en obligación legal generalizada puede incluso erosionar la moralidad 

social a largo plazo, al generar resentimiento o apatía, esto es justamente la razón del fracaso 

del Estado social según Huerta de Soto: 

No sólo ahoga y acaba con los hábitos y prácticas individuales de preocupación por 

el prójimo y de caridad privada, sino que hace que la moral individual, a todos los 

niveles, se debilite e incluso desaparezca, siendo sustituida por un reflejo de ese típico 

misticismo organizativo propio del Estado que inevitablemente termina por influir 

también en el comportamiento individual de los ciudadanos. (Huerta de Soto, 2020, 

pp. 190–191) 

En consecuencia, una solidaridad auténtica no puede surgir de la imposición ni de la 

ingeniería institucional, sino del ejercicio libre de la responsabilidad moral sin despojar a la 

sociedad civil de su agencia moral y minando las bases culturales de una ciudadanía virtuosa. 

Respecto a la proyección cosmopolita, reconocemos la altura moral del ideal 

cortiniano, aspirar a una justicia para todos los habitantes del planeta es filosóficamente 

encomiable, pero también sus enormes dificultades prácticas y riesgos teóricos. 

Consideramos que un Estado mundial hoy por hoy es inviable e indeseable. Problemas 

acuciantes como la pobreza extrema o la crisis climática exigen cooperación internacional, 

sí, pero no un gobierno unificado. La reflexión sobre la justicia global es impostergable, como 

dice Cortina, pero las soluciones deberán buscar un equilibrio entre la acción conjunta y la 

preservación de la libertad y diversidad de los pueblos. 

La idea de Cortina de una ciudadanía global comprometida con mínimos universales 

es inspiradora, siempre y cuando no implique someter a las comunidades a dictados 



 

23 
 

homogéneos desde un poder central incuestionable. En última instancia, la visión cortiniana 

invita a un cosmopolitismo ético antes que institucional: ensanchar nuestro horizonte moral 

para reconocer obligaciones con todos los seres humanos. Un libertario podría replicar que 

confiar en la buena voluntad cosmopolita es ingenuo, pero Cortina argumentaría que es tan 

necesario como lo fue en su momento generar la buena voluntad republicana dentro de cada 

país. Es un proyecto a largo plazo que debe acompañar, sin duda, la mejora de las 

instituciones internacionales. 

Por lo anterior, Adela Cortina aporta al debate político contemporáneo una 

perspectiva renovadora y profundamente ética sobre el papel del Estado. Su liberalismo 

social de rostro cordial pretende equilibrar libertad y justicia social bajo sólidos presupuestos 

éticos, buscando renovar el contrato social para el siglo XXI. No opta por desmantelar lo 

público ni por defender un status quo injusto, sino que ofrece soluciones integrales: mayor 

participación ciudadana, solidaridad activa, diálogo intercultural, fortalecimiento de la 

sociedad civil. Esa visión recoge la promesa ilustrada de igualdad y libertad para todos, 

actualizándola en clave dialógica y compasiva. Desde la vereda libertaria, sin embargo, 

mantenemos reservas: el camino al infierno está empedrado de buenas intenciones, y 

concentrar poder, así sea con la bandera de la justicia, puede terminar minando tanto la 

libertad como la propia justicia que se buscaba. 

Quedan preguntas abiertas, como reconoce la misma Cortina: ¿cómo materializar este 

Estado de Justicia en políticas efectivas sin incurrir en nuevas fallas burocráticas? ¿Cómo 

incentivar la virtud cívica sin coerción en sociedades tentadas por el individualismo? ¿Cómo 

armonizar la justicia local con la global sin erigir un poder omnímodo?. Desde nuestra 

perspectiva, la respuesta debería inclinarse siempre a favor de la libertad como criterio 

orientador. Un orden social decente difícilmente pueda imponerse; ha de surgir de la suma 

de decisiones libres y acuerdos voluntarios entre individuos responsables. 

La democracia, nos recuerda Cortina, no puede sostenerse solo en la suma de intereses 

sino en un tejido moral compartido. Concordamos, pero enfatizamos que ese tejido moral 

debe tejerse espontáneamente, no bajo mandato estatal. Forjarlo es tarea de todos: Estado, 



 

24 
 

mercado y sociedad civil, sí, pero con la responsabilidad solidaria asumida libremente, no 

bajo amenaza. El liberalismo social cortiniano, por lo tanto, nos propone tomar en serio la 

construcción de una sociedad justa y decente; el liberalismo libertario propone hacerlo sin 

dejar de tomar en serio la libertad individual que lo hace posible. Sólo mediante diálogo y 

acuerdo libres, y no mediante la imposición de una supuesta razón estatal superior, podremos 

instituir una justicia que proteja verdaderamente la libertad de cada persona y a la vez 

fomente la cooperación para el bienestar de todos. 

 

  



 

25 
 

Referencias bibliográficas 

 

Bastiat, F. (2011). La ley. Centro de Estudios Económico-Sociales. 

Buchanan, J. M., & Tullock, G. (1992). El cálculo del consentimiento: fundamentos lógicos 

de la democracia constitucional. Planeta-De Agostini. 

Cortina, A. (1985). Razón comunicativa y responsabilidad solidaria. Ética y política en K. 

O. Apel. Ed. Sígueme. 

Cortina, A. (1995). Presupuestos morales del Estado social de derecho. En C. Motta 

(Coomp.), Ética y conflicto. Lecturas para una transición democrática (pp.185–206). 

Ediciones Uniandes. 

Cortina, A. (2009). Ética de la razón cordial. Educar en la ciudadanía en el siglo XXI. 

Ediciones Nobel. 

Cortina, A. (2010). Justicia cordial. Trotta. 

Cortina, A. (2018). Ética sin moral. Tecnos. 

Cortina, A. (2021). Ciudadanos del mundo. Hacia una teoría de la ciudadanía. Alianza. 

Cortina, A. (2022a). Ética aplicada y democracia radical. Tecnos. 

Cortina, A. (2022b). Ética cosmopolita. Una apuesta por la cordura en tiempos de pandemia. 

Paidós. 

Cortina, A. & Conill, J. (2014). La responsabilidad ética de la sociedad civil. En A. Cortina 

(Coord.), La responsabilidad ética de la sociedad civil (pp. 13–29). Mediterráneo 

Económico 26.  

 https://publicacionescajamar.es/wp-content/uploads/2023/03/mediterraneo-

economico-26-1.pdf 

De Jasay, A. (1993). El Estado. La lógica del poder político. Alianza Editorial. 

Etzioni, A. (2001). La Tercera Vía hacia una buena sociedad. Propuestas desde el 

comunitarismo. Editorial Minima Trotta 

Freeman, S. (2016). Rawls. Fondo de Cultura Económica. 

Friedman, M. (2022). Capitalismo y libertad. Centro de Libros PAPF. 



 

26 
 

Fuentes-Valdebenito, N. (2024). Ética cívica transnacional y éticas aplicadas: La propuesta 

de Adela Cortina hacia una ética global. Revista De Filosofía UCSC, 23(2), 217–247. 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.2.2533 

Giddens, A. (1999). La Tercera vía. La renovación de la socialdemocracia. Taurus. 

Hayek, F. (2020). La fatal arrogancia. Los errores del socialismo. Unión Editorial. 

Hayek, F. (2021). Camino de servidumbre. Textos y documentos. Unión Editorial. 

Hayek, F. (2022). Los fundamentos de la libertad. Unión Editorial. 

Huerta de Soto, J. (2012). La Escuela austriaca. Mercado y creatividad empresarial. 

Editorial Síntesis. 

Huerta de Soto. J. (2020). Estudios de Economía Política. Unión Editorial. 

Kant, I. (2018). La paz perpetua. Tecnos. 

Laporta, F. (1988). Sobre la precariedad del individuo en la sociedad civil y los deberes del 

estado democrático. En VV.AA., Sociedad civil y Estado (pp. 19–30). Fundación 

Friedrich Ebert. 

Locke, J. (2006). Segundo Tratado sobre el Gobierno Civil. Un ensayo acerca del verdadero 

origen, alcance y fin del Gobierno Civil. Tecnos. 

Martínez-Navarro, E. (2018). La socialdemocracia: una opción razonable. En D. García 

Marzá, J. F. Lozano Aguilar, E. Martínez Navarro, & J. C. Siurana Aparisi (Coords.), 

Ética y Filosofía Política: Homenaje a Adela Cortina (pp. 571–583). Tecnos. 

Marx, K., & Engels, F. (2020). Manifiesto Comunista. Alianza. 

Mill, J. S. (2023). Sobre la libertad. Alianza. 

Nozick, R. (2017). Anarquía, Estado y utopía. Fondo de Cultura Económica. 

Nussbaum, M. (2020). Crear capacidades. Propuesta para el Desarrollo humano. Paidós. 

Rawls, J. (2019). El liberalismo político. Crítica. 

Rawls, J. (2021). Teoría de la justicia. Fondo de Cultura Económica. 

Resico, M. (2011). Introducción a la Economía Social de Mercado. Konrad Adenauer 

Stiftung. 



 

27 
 

Rodríguez Duplá, L. (1996). Crítica de la ética civil. Diálogo Filosófico, (35), 217–228. 

https://www.dialogofilosofico.com/index.php/dialogo/article/view/684/724  

Sen, A. (2010). La idea de justicia. Taurus. 

Yáñez, E. (2023). Economía social de mercado: Fundamentos e implementación. Konrad 

Adenauer Stiftung Chile. 

Yáñez, E. (2024). Estado social. Orígenes, límites y desafíos. Algunas lecciones para Chile. 

Konrad Adenauer Stiftung Chile. 


