
 

 28 

Entre indiferencia y espontaneidad. 

Breve reflexión en torno a la relación entre conocimiento y libertad en la teoría 

cartesiana del error 

Between Indifference and Spontaneity. 

Brief Reflection on the Relationship between Knowledge and Freedom in the 

Cartesian Theory of Error 

Álvaro Urrutia Soto1 

Colegio Alejandro Flores, Santiago de Chile 

ap.urrutiasoto@gmail.com 
 
Resumen 
 
El objetivo de esta investigación radica en el intento de construir una interpretación de 

la teoría cartesiana del error a partir de la cuarta de las Meditaciones que resulte 

consistente con ciertos pasajes de la obra del autor que invitan a pensar que incurre en 

ciertas contradicciones propiciadas por su concepción de la libertad. Así, en primer 

lugar, se intentará demostrar que, a partir de la distinción entre libertad de indiferencia 

y libertad de espontaneidad. Descartes es partidario de un intelectualismo moral al 

considerar imposible que, frente a una notoria claridad con respecto a lo mejor, uno 

decida hacer lo peor. Luego, este planteamiento será contrastado con algunos pasajes 

de la correspondencia que Descartes sostuvo con Mersenne y Mesland en los que parece 

sugerir que el poder de nuestra voluntad es tal que, incluso ante la comprensión de 

razones evidentes, es capaz de dirigir su curso en una dirección contraria, 

comprometiendo su concepción intelectualista al abrir la puerta al fenómeno de la 

akrasía. Finalmente, será presentada una argumentación que intentará demostrar que el 

tipo de akrasía que Descartes tiene en mente en estos pasajes de la correspondencia no 

corresponde a casos de acciones/creencias estrictamente akráticas, sino que se 

encuentran siempre revestidas bajo un manto de autoengaño y, si esto es así, es posible 

compatibilizar este fenómeno con el intelectualismo profesado en la cuarta de las 

Meditaciones. 

 
1 Licenciado y Magíster en Filosofía por la Universidad de Chile. Quisiera agradecer profundamente a 
los evaluadores pares por sus valiosas observaciones. Gracias a ellas el texto mejoró considerablemente. 
https://orcid.org/0000-0002-6910-7186  



 

 29 

 

Palabras clave: Intelecto, voluntad, juicio, autoengaño, akrasía.   

 

Abstract 
 

The aim of this investigation resides in the attempt to build an interpretation of 

Cartesian theory of error from the Fourth Meditation that is consistent with certain 

passages in his work, which suggest that he falls into certain contradictions prompted 

by his conception of freedom. First, it will be argued that, based on the distinction 

between the freedom of indifference and the freedom of spontaneity, Descartes adheres 

to a form of moral intellectualism, insofar as he considers it impossible for someone to 

choose the worse course of action when the better is clearly known. This position will 

then be contrasted with specific passages from Descartes’ correspondence with 

Mersenne and Mesland, where he appears to suggest that the power of our will is such 

that, even in the face of clear and evident reasons, it is capable of directing itself in the 

opposite direction. This would seem to compromise his intellectualist conception by 

opening the door to the phenomenon of akrasia. Finally, an argumentation will be 

presented that aims to show that the type of akrasia Descartes has in mind in these 

passages from his correspondence does not correspond to strictly akratic actions or 

beliefs, but rather is always cloaked in a form of self-deception. If so this is the case, 

then it is possible to reconcile this phenomenon with the intellectualism maintained in 

the Fourth Meditation. 

 

Keywords: Intellect, will, judgment, self-deception, akrasia.  

 

Fecha de Recepción: 07/09/2025 – Fecha de Aceptación: 15/11/2025 

 
 
I. Introducción 

La cuarta de las Meditaciones supone la seguridad en la existencia de Dios que se 

obtuvo como ganancia de la meditación anterior. Este Dios, definido como un ente 

perfectísimo, garantiza su imposibilidad de engañar, ya que, si bien el engaño puede ser 



 

 30 

considerado como una muestra de astucia, la motivación que esconde un acto tal 

implica una malicia o debilidad que no pueden corresponder a Dios (véase AT VII 53). 

Por esta razón, en el comienzo de la cuarta meditación, el autor se siente con la 

confianza suficiente para aventurarse a conseguir “el conocimiento de las demás cosas” 

(AT VII 53).  

  Ahora bien, contrario a lo que podría esperarse a partir de la lectura del primer 

párrafo de la cuarta meditación, su principal interés no se encuentra en la adquisición 

de conocimiento de objetos, sino en el análisis de las facultades que lo producen o lo 

imposibilitan. Bajo este contexto, la primera facultad que merece la atención del 

meditador es la de juzgar:  
 

Pasaje 1.2 Tengo la experiencia, además, de que hay en mí cierta facultad de 

 juzgar, la que  ciertamente he recibido de Dios, como todas las demás cosas 

 que hay en mí y como él no ha querido engañarme, por supuesto que no me la 

 ha dado de tal manera que, usándola  correctamente, pueda alguna vez errar. 

 (AT VII 53-54)3    
 

Según este pasaje, entonces, si la facultad de juzgar es empleada correctamente, es 

imposible que falle, lo cual, sostiene el meditador, sería evidente si, en efecto, esta fuese 

infalible pues, si todo lo que tengo lo tengo de Dios y si Dios no me ha dado una facultad 

de errar, debiese seguirse mi infalibilidad.    

 Así las cosas, puesta la mirada hacia Dios, piensa el meditador, es imposible 

encontrar causa de error o falsedad alguna; mientras que puesta hacia sí mismo, advierte 

que se encuentra expuesto a múltiples errores. En la búsqueda de su causa, entonces, 

surge la primera explicación del error ofrecida en la cuarta meditación, a saber: en la 

medida en que soy una entidad intermedia entre Dios y la nada, i.e., entre el ente y el 

no ente, es comprensible que falle si la facultad de juzgar que hay en mí no es infinita. 

 
2 A partir de adelante, todos los pasajes referenciados serán abreviados por una ‘P’ más el número 
correspondiente a dicho pasaje.  
3 Todos los pasajes de Meditaciones citados en este artículo corresponden a la traducción presentada por 
Jorge Aurelio Díaz (2022). Asimismo, con respecto al Discurso del método y el Tratado de las pasiones 
he seguido las traducciones de Mario Caimi y José Antonio Martínez-Pilar Andrade Boué, 
respectivamente. El resto de los textos citados en este artículo cuyo idioma original no es el castellano 
han sido traducidos por mí.  



 

 31 

Por lo tanto, “entiendo así ciertamente que el error, en cuanto es error, no es algo real 

que dependa de Dios, sino únicamente un defecto” (AT VII 54).    

 No obstante, esta explicación no parece ser suficiente para el meditador puesto 

que considera que “el error no es pura negación” (AT VII 55), sino que, de cierta manera, 

el agente debe efectuar un aporte activo para su producción. Este aporte activo es, en 

una segunda explicación del error ofrecida en la cuarta meditación, la particular 

concurrencia entre el intelecto y la voluntad:  
 

P.2. Además, acercándome más a mí mismo e investigando cuáles sean mis 

 errores (los cuales bastan para demostrar alguna imperfección en mí), me doy 

 cuenta de que dependen de dos causas que concurren a la vez, a saber, de la 

 facultad de conocer que hay en mí y de la facultad de elegir, o de la libertad de 

 albedrío, esto es, del intelecto y a la vez de la voluntad. (AT VII 56)  
 

 La sede del error, entonces, no se halla ni en el intelecto ni en la voluntad si 

estas facultades son consideradas por separado4. El primero, por una parte, representa 

las ideas a partir de las cuales se pueden realizar juicios y, en esta función, sostiene el 

meditador, no se encuentra ningún error pues, si bien puede haber una gran cantidad de 

objetos de conocimiento que nuestro intelecto actualmente no conoce, esto sólo 

demuestra que es limitado, mas no falaz; por otra parte, la segunda es, al menos 

formalmente, tan perfecta como la voluntad divina. En consecuencia, como habíamos 

adelantado, el error es el producto de la conjunción entre ambas facultades: 
 

 
4 Así las cosas, para Descartes el intelecto es la facultad a partir de la cual “percibo ideas acerca de las 
cuales puedo hacer juicios” (AT VII 56). En otras palabras, para nuestro autor, el intelecto cumple una 
participación pasiva en la producción del juicio, pues se limita a representar el contenido que 
eventualmente será evaluado. Así, por ejemplo, en las Pasiones el autor considera pasiones tanto a las 
percepciones como a los conocimientos debido a que “a menudo no es nuestra alma la que las hace tal 
como son y siempre las recibe de las cosas que ellas le representan” (AT XI 342); por otra parte, la 
voluntad es considerada una facultad activa, por ello en el mismo pasaje de las Pasiones los actos de 
voluntad son definidos como “acciones del alma”, ya que tenemos la experiencia de que provienen y 
parecen depender solo de ella. 
 En base a esta distinción, Michael Della Rocca (2006, p. 146) afirma que “se necesita un acto 
de voluntad — en particular un acto de asentimiento — para que haya una creencia. Una mera idea por 
sí misma no implica ni una creencia falsa (error), ni una creencia verdadera. El error sólo ocurre cuando 
la mente le da su asentimiento a un contenido representacional que es falso”.     



 

 32 

P.3. Pero entonces ¿de dónde nacen mis errores? Pues únicamente de que, 

 como la voluntad es más amplia que el intelecto, no la contengo dentro de los 

 mismos límites, sino que la extiendo también a las cosas que no entiendo; al 

 ser indiferente a ellas, con facilidad se desvía de lo verdadero y de lo bueno, y 

 así me equivoco y peco. (AT VII 58)5  

 

El presente pasaje resulta bastante interesante por múltiples razones. En primer 

lugar, aclara que el error corresponde a una especie de precipitación en el juicio 

ocasionada por el impulso de la voluntad a asentir sobre asuntos que el intelecto ignora; 

en segundo lugar, señala que esta precipitación tiene lugar cuando somos indiferentes 

frente a los asuntos juzgados, i.e., cuando no tenemos razones de peso suficientes para 

preferir una opción sobre la otra, de manera que, debido a nuestra ignorancia, ambas 

posibilidades nos parecen igual de válidas y, en tercer lugar, el meditador añade que 

esta indiferencia nos puede desviar fácilmente de lo verdadero a lo falso y del acierto 

al error y, de forma análoga, de lo bueno a lo malo y de la virtud al pecado, sugiriendo 

que el error epistemológico tiene los mismos fundamentos que el error moral. 

Esta homologación entre la naturaleza del error epistémico y el error práctico 

parece un tanto sorprendente pues, en la sinopsis de las Meditaciones, el autor afirma 

que el error examinado en la cuarta meditación es estrictamente de carácter teórico: 

 
5 Spinoza construye una aguda crítica con respecto a la manera en que Descartes explica la producción 
del juicio pues, para el pensador neerlandés, “voluntad e intelecto son uno y lo mismo” (Ética pt. II prop. 
49 cor.), ya que para afirmar una idea primero debemos comprender el contenido de la misma y, pareciera 
ser, la comprensión de una idea implica simultáneamente una valoración sobre ella. Esta crítica pretende 
ser demostrada por Spinoza mediante la ilustración de la proposición “los tres ángulos de un triángulo 
valen dos rectos”, ya que (1) la afirmación o el juicio que tiene esta proposición es inseparable del 
concepto de triángulo, i.e., la afirmación no puede concebirse sin la idea, lo cual lleva a Spinoza a 
considerar que, de igual forma, (2) la idea no puede concebirse sin la afirmación. 
 John Cottingham (1988, p. 243) considera que la primera parte del argumento de Spinoza es, 
ciertamente, correcta, i.e., para juzgar una idea primero debemos inteligirla, sin embargo, de allí no se 
sigue que una idea no pueda concebirse sin su afirmación o negación pues, por ejemplo, es posible 
comprender una proposición y suspender el juicio con respecto a ella como, precisamente, hace Descartes 
en la primera de las Meditaciones. Asimismo, Michael Della Rocca (2006) esclarece la distinción entre 
intelecto y voluntad suponiendo un caso hipotético en el cual existen dos mentes con exactamente el 
mismo contenido representacional (por ejemplo, que Roger Federer es el mejor tenista de todos los 
tiempos); la diferencia entre estas dos mentes radica en que una de ellas cree en el contenido que se 
representa mientras que la otra (fatalmente) no, lo cual demostraría que inteligir y juzgar no son 
indiscernibles y que, en consecuencia, “creer involucra algo más que una representación” (Della Rocca 
2006, p. 150) y, desde la perspectiva de Descartes, ese factor extra a la mera representación sería (directa 
o indirectamente) un acto de voluntad (véase AT VII 62; Cottingham 1988, p. 247; Della Rocca 2006, p. 
146).  



 

 33 

  

P.4. Pero hay que advertir entre tanto que allí de ninguna manera se trata del 

 pecado, o del  error que se comete en la prosecución del bien y el mal, sino 

 únicamente del que acontece al juzgar lo verdadero y lo falso. Ni se trata de 

 las cosas que pertenecen a la fe o la conducción de la vida, sino sólo de las 

 verdades especulativas y conocidas únicamente con ayuda de la luz 

 natural. (AT VII 15) 
 

Según explica Jorge Aurelio Díaz (1996) la insatisfacción con respecto a la primera 

explicación del error y la posterior formulación de la segunda tiene su fundamento en 

que esta última es capaz de contener un tipo de error que la primera no, a saber: el error 

moral; y que, a su vez, eso obliga al autor a infringir el propósito que en la sinopsis 

había planteado para la cuarta meditación pues se ve en la necesidad de ofrecer una 

explicación universal del error.  

 El razonamiento que emplea Díaz (véase 1996, pp. 131-133) es el siguiente: (1) 

el error moral, o bien, el pecado, es un tipo de error que no debiese existir o, planteado 

en otros términos, es malo en sí mismo; (2) si el pecado se debe a la negación de ciertas 

perfecciones en la naturaleza humana, cabe concluir que la responsabilidad de su 

existencia no recae en los seres humanos, sino en su creador; (3) para excusar a Dios 

de la responsabilidad del mal se debe demostrar que la negación de ciertas perfecciones 

en la naturaleza humana no necesariamente implica la producción del error y, para ello, 

(4) es preciso demostrar que nuestras facultades, tal como se presentan en nosotros, son 

suficientes para evitar el error y alcanzar el acierto; por lo cual, (5) la producción del 

error requiere una participación activa del agente (i.e., un mal uso de sus facultades) 

que lo responsabilice del fallo. Así entonces, esta segunda explicación del error parece 

cumplir con todos los pasos enumerados. 

 

II. Sobre el ejercicio de la libertad en ausencia de saber: Omnis peccans est ignorans 

 

En vista de lo señalado en nuestra introducción, es preciso detenerse en los conceptos 

de libertad presentados en P.3 para comprender a cabalidad el mecanismo conducente 

a esta segunda explicación del error. En efecto, así como el error y el pecado son 



 

 34 

producto de un juicio precipitado, el meditador sugiere que la intelección de la verdad 

y el bien conduciría necesariamente a nuestra voluntad por la senda correcta una vez 

que esta ha sido iluminada racionalmente.  

Esta perspectiva filosófica es evocada por el autor de las Meditaciones cuando 

efectúa su distinción entre dos grados de libertad. Por una parte, se encuentra la libertad 

de indiferencia que supone un grado ínfimo de libertad. Esta se encuentra ligada a la 

indecisión que es producto de la falta de conocimiento, siendo caracterizada 

principalmente por la “ausencia de determinismo” (Gilby, 2012, p. 660). Por otra parte, 

tenemos la libertad de espontaneidad que se caracteriza por la compañía de un 

conocimiento cuya claridad condiciona el juicio de la voluntad de manera tal que 

determina nuestro curso de acción. Este segundo grado de libertad “considera nuestra 

libertad no como algo opuesto a los dictados de la razón, sino como subordinada a ella” 

(Cottingham, 1986, p. 151), así que, pese a que este grado de libertad implica la 

determinación de nuestras acciones, estas siguen siendo estimadas como “una 

expresión de completa libertad” (Gilby, 2012, p. 660) en tanto, podríamos suponer, 

entrañan un total compromiso por parte del agente con respecto a los cursos de acción 

que han sido determinados por la luz de la razón6.  

En consecuencia, aquel que actúa correctamente es precisamente aquel que ha 

sido capaz de eliminar la indiferencia en sus actos gracias a la luz del conocimiento y 

ha puesto su voluntad al servicio de la razón:  
 

P.5. Porque tampoco es necesario que yo, para ser libre, pueda ser llevado a 

 cualquiera de las dos partes, sino que, por el contrario, cuanto más me inclino 

 a una, ya sea porque Dios ha  dispuesto así lo íntimo de mi pensamiento, con 

 tanta más libertad la elijo; y en verdad que nunca, ni la gracia divina, ni el 

 conocimiento natural disminuyen la libertad, sino más bien la aumentan y la 

 corroboran. En cambio aquella indiferencia que experimento cuando ninguna 

 
6 Algunos autores (Della Rocca, 2006) caracterizan a Descartes como un pensador compatibilista en tanto 
que considera la posibilidad de una existencia armónica entre ciertas determinaciones que condicionan 
el juicio y el libre asentimiento con respecto a estas determinaciones. Para Descartes, la representación 
de una percepción clara y distinta condiciona a la voluntad a asentir, a su vez, este asentimiento es 
espontáneo y, se podría señalar, libre en la medida en que, en este proceso, el sujeto que asiente no 
percibe ningún tipo de condicionamiento atribuible a causas externas.    



 

 35 

 razón me impulsa a una parte más que a la otra es el grado ínfimo de la 

 libertad y en ella no se muestra ninguna perfección, sino únicamente defecto 

 en el conocimiento o alguna negación, porque si siempre viera con claridad lo 

 que es verdadero y bueno, nunca deliberaría sobre lo que debe juzgarse o 

 elegirse; y así, aunque por completo libre, sin embargo, nunca podría ser 

 indiferente. (AT VII 58)  
 

Para continuar con nuestro análisis, es preciso detenerse en las líneas finales de P.5, 

pues en ellas el meditador afirma que, de tener claridad con respecto a lo verdadero y 

lo bueno, no habría espacio para la deliberación. En este pasaje nos señala que, en 

primer lugar, para que exista un proceso deliberativo es necesaria la presencia de 

alternativas, ya sea en el dominio teórico-epistémico como en el dominio práctico-

agencial; en segundo lugar, debe presentarse además cierto grado de opacidad que, al 

menos en primera instancia, nos dificulte el proceso de inclinar la balanza por una de 

las alternativas y, en tercer lugar, la adición de conocimiento con respecto a la mejor 

alternativa posible elimina la viabilidad de la deliberación puesto que la alternativa 

esclarecida por la razón pasa a ser la única elegible.  

En el comienzo de la tercera meditación (AT VII 36), el autor confiesa que 

existen ciertas cosas que estima “ver con los ojos de la mente de la manera más evidente” 

de manera tal que, cada vez que se detiene a observarlas, no puede sino inclinarse ante 

su claridad y asentir a su verdad incluso ante la hipótesis de la existencia de un genio 

maligno: 

 

P.6. [...] cada vez que atiendo a esas cosas mismas que considero percibir muy 

 claramente, me persuaden de tal manera, que en forma espontánea llego a 

 exclamar: que me engañe quien pueda, que nunca logrará que yo sea nada 

 mientras piense que soy algo o que alguna vez sea  verdadero que nunca he 

 sido cuando ahora es verdad que soy; o tal vez también que dos y tres 

 juntos sean más o menos que cinco o cosas semejantes en las cuales reconozco 

 una evidente contradicción. (AT VII 36)    

 



 

 36 

La claridad que la luz de la razón proyecta en las cosas ilustradas en P.6 inclina a la 

voluntad del meditador a asentir. Esto es así porque la negación de algunas de estas 

cosas supone una patente contradicción (como dudar que no existo) o bien, porque la 

negación de algunas de estas cosas resulta espontáneamente contradictoria cuando son 

contempladas con claridad y distinción (no se puede pensar sin contradicción en un 

resultado distinto a 5 para la suma 2 + 3)7. 

En otras palabras, en situaciones como las descritas en P.6 la voluntad y la razón 

parecen alineadas pues, ante la luz de ideas claras y distintas “no tengo la doble vía de 

poder asentir o disentir” (Cottingham 1988, p. 245), pues en estos casos voluntad e 

intelecto parecen indiscernibles debido a que la intelección de una idea evidente, por 

decirlo de algún modo, viene acompañada de un acto espontáneo de la voluntad con 

respecto a su valor de verdad8.       

Asimismo, el condicionamiento que la razón ejerce sobre la voluntad en la 

producción del juicio no se limita a casos exclusivamente teóricos9 como los descritos 

en P.6, sino que la libertad de espontaneidad que surge como producto de la claridad 

con respecto al discernimiento de lo mejor aplica de igual manera en nuestra vida 

cotidiana pues, por ejemplo, en el Discurso del método, se deja leer que el buen juicio 

es suficiente para conducir correctamente nuestro comportamiento:  

 

 
7 Por una parte, mis propios actos de pensamiento corroboran mi existencia de una manera tal que es 
metafísicamente imposible de poner en duda siempre y cuando piense y, por otra parte, pensar en un 
triángulo cuadrado o en otro resultado a 5 para la suma 2 + 3 supone una contradicción para nuestro 
pensamiento, de manera tal que nos resulta al menos psicológicamente imposible poner en duda este tipo 
de evidencia. Para un tratamiento más detallado de los conceptos de certeza metafísica y certeza 
psicológica véase Kenny (1968, pp. 181-186) Curley (1993, pp. 13-16); Scribano (2008, pp. 29-33) y 
Urrutia Soto (2024, pp. 150-153).  
8 A partir de esta observación Spinoza concluye que voluntad e intelecto son uno y el mismo, no obstante, 
como se puede colegir a partir de n.4, la aparente “indiscernibilidad” entre intelecto y voluntad sólo 
aparece ante la intelección de ideas claras y distintas, mientras que se puede establecer una clara 
distinción ante la representación de ideas menos evidentes, lo cual demostraría que, ante la intelección 
de ideas claras y distintas, voluntad e intelecto no son indiscernibles, sino que se encuentran 
estrechamente alineadas. Por otra parte, como será planteado con mayor extensión en la siguiente sección, 
para poder comprender la teoría cartesiana del error práctico, precisamente, es necesario concebir 
separadamente ambas facultades en tanto que, para desviarnos de lo bueno (una vez que se lo ha 
comprendido como tal) se precisa de un acto de la voluntad para concentrar nuestra atención en otras 
razones.     
9 Ya en P.5 se enfatiza que la libertad de espontaneidad aplica tanto para lo que debe “juzgarse” como 
para lo que debe “elegirse”.   



 

 37 

P.7. [...] pues nuestra voluntad no se resuelve a perseguir una cosa, ni a 

 evitarla, sino porque  nuestro entendimiento se la representa como buena o 

 mala; y así, basta juzgar bien, para obrar bien, y juzgar lo mejor posible, para 

 obrar también lo mejor que se pueda. (AT VI 28) 
 

 Para Descartes, entonces, la voluntad no puede ser sino guiada por la luz natural 

ante la intelección de ideas claras y distintas, no obstante, en la contingencia de la vida 

no suele existir dicha claridad intelectual con respecto a la forma correcta de obrar, de 

manera que resulta preciso preguntarse en qué sentido juzgar bien es suficiente para 

obrar bien en un contexto cotidiano.  

La respuesta, se podría sugerir, radica en que para Descartes nuestra voluntad 

busca naturalmente aquello que estima como bueno, de suerte tal que, si logramos 

comprender qué cosas nos resultan convenientes, sentiremos una fuerte inclinación 

hacia ellas y, opuestamente, sentiremos aversión por aquello que comprendemos como 

perjudicial. Así, entonces, si erróneamente el intelecto se representa el mal bajo la 

apariencia del bien, este se vuelve atractivo para la voluntad y ocasiona que esta 

facultad de elegir se decante por lo peor:  

 

P.8. [...] Porque, si uno estuviera totalmente seguro de que lo que hace es malo, 

 se abstendría de hacerlo, ya que la voluntad se dirige únicamente a las cosas 

 que tienen alguna apariencia de bondad. (AT XI 464) 
 

En resumen, los pasajes hasta ahora presentados, especialmente P.3, P.5, P.7 y P.8 

parecen sugerir una suerte de intelectualismo moral en el pensamiento cartesiano, a 

saber: que la intelección de la verdad es suficiente para condicionar las decisiones de la 

voluntad y, por ende, el error práctico o, si se quiere, el pecado es consecuencia de una 

incorrecta comprensión de qué es lo propiamente bueno.  

La concepción intelectualista en Descartes es particularmente clara en P.7 y P.8 

pues, en estos pasajes Descartes sostiene que nuestra voluntad siempre persigue aquello 

que el intelecto estima bueno y huye de aquello que estima malo, pareciendo asumir 

que el agente en cuestión no buscaría un mal para sí mismo de manera intencionada, 

pues el solo conocimiento de lo incorrecto supondría su abstención.  



 

 38 

Está de más señalar que esta estructura que explica la elección de aquellos 

objetos que, en algún sentido, perjudican al propio agente, no es particularmente 

novedosa en tiempos de Descartes, sino que es al menos tan antigua como Platón (véase 

Protágoras 358b-c). Esto es notado agudamente por Emma Gilby (2012, p. 663), quien 

sostiene que, tanto para Platón como para Descartes, “nadie puede voluntaria e 

incontinentemente oponerse a lo que él o ella sabe que es mejor. Sólo pecamos en 

ignorancia y sólo la ignorancia puede explicar la insensatez o los actos irracionales” y, 

si esto es así, tanto Platón10 como Descartes, tendrían que admitir la imposibilidad de 

fenómenos como la akrasía11 en cuanto para ellos no sería asumible ir en contra de 

aquello que es bueno o verdadero una vez que lo hemos percibido como tal. 

Esta visión profundamente intelectualista es ratificada en la misiva que 

Descartes dirige a Mersenne el 27 de abril de 1637 a propósito de la crítica de este 

último con respecto a la teoría según la cual es suficiente juzgar bien para obrar bien 

expuesta en el Discurso: 

 

P.9. Tú rechazas eso que he dicho, que es suficiente juzgar bien para hacer el 

 bien, y sin embargo, me parece que la doctrina ordinaria de la escuela es que 

 
10  En su análisis sobre el intelectualismo socrático, Alfonso Gómez-Lobo (1990) considera que el 
pensamiento moral socrático se encuentra sostenido por dos principios, a saber: (a) el principio de 
racionalidad práctica que indica que “todo acto (o decisión) es racional si y sólo si persigue un bien para 
el agente” (1990, p. 6) y (b) el principio de identificación de bienes que dicta que “algo es bueno para el 
agente si y sólo si es moralmente recto” (1990, p. 6). Según explica Gómez-Lobo, la clave para 
comprender la naturaleza del error práctico desde la perspectiva socrática es, precisamente, el principio 
de identificación de bienes pues, si bien todo agente quiere siempre su propio bien real, no siempre tiene 
éxito en el proceso de su distinción, de manera que en ocasiones es impulsado a perseguir la obtención 
de bienes que tan solo en apariencia son bienes. 

Consideramos que las claves de la propuesta explicativa expuesta por Gómez-Lobo son, en 
primera instancia, homologables a la teoría cartesiana del error práctico debido a ciertas similitudes 
evidenciables por los pasajes ya citados: (1) en ambos casos estamos tratando con modelos explicativos 
que tienen como eje central el rol del conocimiento en los procesos deliberativos; (2) en la teoría de la 
acción cartesiana la intelección de la verdad/bien también posee fuerza motivacional (véase P.5, P.7 y 
P.8), i.e., una vez que el agente, mediante el intelecto, ha detectado aquello que constituye un ‘bien’ para 
sí mismo, condiciona a la voluntad a obtener la representación del bien y, en caso contrario, una vez que 
ha detectado aquello que constituye un ‘mal’ para sí, se apresura por evitarlo; (3) los dos puntos anteriores 
sugieren fuertemente que Descartes podría compartir con Sócrates el principio de racionalidad práctica 
y, a su vez, sostener que el error práctico se debe a una incorrecta identificación del bien real.  
11 Según define Alfred R. Mele (1987, p. 4) una acción incontinente o akrática es “una acción libre e 
intencionada contraria al mejor juicio del agente”. Por su parte, la akrasía como tal es considerada un 
rasgo del carácter (1987, p. 3), de manera tal que una acción incontinente aislada no constituiría al agente 
en cuestión en un akratés. Dicho esto, una perspectiva intelectualista como la que parece sostener 
Descartes en los pasajes mentados no daría cabida ni a la akrasía ni a la acción akrática propiamente tal.  



 

 39 

 voluntas non fertur in  malum, nisi quatenus ei sub aliqua ratione boni 

 repraesentatur ab intellectu (la voluntad no  conduce al mal, a menos que este 

 le sea representado al intelecto como bueno bajo algún respecto),  por eso 

 dicen: omnis peccans est ignorans (todo el que peca es ignorante), así, si el 

 intelecto jamás le representa algo como bueno a la voluntad sin que realmente 

 lo sea, la voluntad no podría fallar su elección. (AT I 366)    
 

III. Cómo opacar lo que parece claro: Video meliora proboque, deteriora sequor 

 

En las secciones anteriores se expuso cómo, a partir de la concepción cartesiana del 

error desarrollada en la cuarta meditación, se puede construir una posición 

intelectualista. En primer lugar, el meditador advierte que el error es producto de la 

particular concurrencia entre las facultades de juzgar y conocer, i.e., este se ocasiona 

cuando juzgamos o actuamos sin el conocimiento suficiente de manera que lo 

malo/falso se nos presenta bajo la forma de lo bueno/verdadero y, en segundo lugar, 

establece que el error moral puede ser corregido o evitado con el conocimiento 

adecuado para discernir correctamente; tanto es así que, en presencia de un 

conocimiento claro y distinto o con auxilio de la gracia divina (véase P.5), la voluntad 

no puede sino dejarse guiar por la razón. 

 Posteriormente, este planteamiento es complementado en el Tratado de las 

pasiones mediante la introducción del concepto de generosidad:  
 

P.10. [...] creo que la verdadera generosidad, que hace que un hombre se 

 estime hasta el más  alto grado en que puede legítimamente estimarse, 

 consiste únicamente, por un lado, en que conoce que nada le pertenece de 

 verdad, salvo esa libre disposición de sus voliciones, y que  nada hay por lo 

 que deba ser alabado o censurado, salvo por que la utilice bien o mal; y, por 

 otro lado, en que siente en sí mismo una resolución firme y constante de 

 utilizarla bien, es decir, de no carecer jamás de la voluntad de emprender o 

 ejecutar todas las cosas que juzgará  mejores. Lo cual es seguir perfectamente 

 la virtud. (AT XI 445-6)   
 



 

 40 

De acuerdo con P.10., entonces, para alcanzar la generosidad se precisa de dos 

requerimientos, a saber: (1) un agente generoso debe tener conciencia de que no existe 

nada que le sea enteramente propio salvo su libre albedrío y que, en virtud de su uso, 

puede ser considerado digno de alabanza o reproche y (2) un agente generoso debe 

presentar una resolución firme y continua para actuar conforme a su mejor juicio.  

El segundo requerimiento para alcanzar la generosidad resulta un tanto curioso 

si tenemos en cuenta la teoría cartesiana del error construida a partir de la cuarta 

meditación pues, si según la libertad de espontaneidad nuestra voluntad es 

condicionada (ya sea por la luz natural o por gracia divina) hacia aquello que se presenta 

como bueno/verdadero, es menester cuestionarse cómo se podría carecer de la voluntad 

de actuar conforme a aquello que se ha juzgado como la mejor opción pues, como 

también es mencionado en P.9., si el intelecto no se representase algo como bueno sin 

que esto lo sea, el error práctico sería imposible.  

Una respuesta preliminar podría ser la siguiente: la libertad de espontaneidad 

tiene lugar sólo cuando hemos sido iluminados por la razón o por gracia divina, de 

manera que, cuando una de estas no está presente, es factible poner en duda incluso 

aquello que ya se ha determinado como la mejor opción posible, siendo así necesaria 

una resolución firme una vez que se ha realizado el juicio.  

Es posible respaldar esta respuesta preliminar cotejando algunos pasajes de la 

obra del autor. Así, por ejemplo, la segunda máxima de la moral provisional expuesta 

en el Discurso reza de la siguiente manera:   
 

P.11. Mi segunda máxima fue ser, en mis acciones, lo más firme y resuelto 

 que pudiese, y  seguir las opiniones más dudosas, una vez que me hubiese 

 decidido por ellas, con tanta  constancia como si hubiesen sido muy seguras 

 [...] Y así, puesto que muchas veces las acciones de la vida no admiten demora, 

 es verdad muy cierta que cuando no está en nuestro  poder el discernir las 

 opiniones más verdaderas, debemos seguir las más probables; e incluso, 

 aunque no podamos notar mayor probabilidad en unas que en otras, debemos, 

 sin embargo,  decidirnos por algunas, y considerarlas luego, ya no como 

 dudosas, en la medida en que se refieren a la práctica, sino como muy 



 

 41 

 verdaderas y ciertas, porque la razón que nos llevó a decidirnos por 

 ellas resulta ser así. (AT VI 24-5)        
 

Según lo expuesto por P.11, pareciera necesario que la voluntad presente una particular 

resolución y firmeza una vez que se ha juzgado (dado que la vida apremia), sólo allí 

donde las circunstancias particulares únicamente permiten una libertad de indiferencia. 

Sin embargo, desde la otra acera, el planteamiento según el cual una libertad de 

espontaneidad es la que guía a la voluntad allí donde existe un claro conocimiento 

acerca de lo bueno/verdadero es matizado y desarrollado de manera más minuciosa en 

otros pasajes de la obra de Descartes. En cuanto a ese particular, resulta especialmente 

relevante el contenido de la carta que Descartes dirige al Padre Mesland el 2 de mayo 

de 1644:   
 

P.12. [...] te suplico observar que no dije que el hombre sea indiferente solo si 

 carece de conocimiento, sino, más bien, que es más indiferente mientras 

 menos razones conozca que  lo impulsen más a elegir un lado que otro; y esto, 

 me parece, no puede ser negado por  nadie [...] Ya que me parece cierto que 

 ex magna luce in intellectu sequitur magna propensio in voluntate (de una 

 gran luz en el intelecto se sigue una gran inclinación en la voluntad); de 

 suerte que, si vemos muy claramente que una cosa es buena para nosotros, es 

 muy difícil y,  como yo creo, imposible—tanto como uno continúe en el 

 mismo pensamiento— detener el curso de nuestro deseo. Pero la naturaleza 

 del alma es tal que difícilmente atiende por más de un momento a una única 

 cosa; así tan pronto como nuestra atención se desvía de las razones que nos 

 son conocidas sobre lo buena que una cosa es para nosotros, y nosotros 

 simplemente mantenemos en nuestra memoria aquello que nos pareció 

 deseable, podemos representarle a nuestro espíritu alguna otra razón que nos 

 haga dudar y así suspender nuestro  juicio, y quizá incluso formar un juicio 

 contrario. (AT IV 115-6)        

 

En primer lugar, en este pasaje se expresa que el conocimiento reduce la indiferencia, 

mas no la elimina por completo; en segundo lugar, parece reafirmar la tesis según la 



 

 42 

cual la voluntad es condicionada por el intelecto cuando este presenta razones 

manifiestas, no obstante, es añadido un matiz temporal, ya que se precisa que esta 

inclinación es condicionada siempre y cuando uno se mantenga en el mismo curso de 

pensamiento y, en tercer lugar, se remarca que nuestra atención es de tal naturaleza que 

es posible desviar la mirada incluso frente a una verdad manifiesta para luego 

confrontarla con otras razones capaces de suspender el juicio inicial o, incluso, formar 

uno nuevo que sea contrario a este.  

En base al contenido de esta carta, algunos autores (véase Kenny 1968; 

Cottingham 1988, 2002; Della Rocca 2006; Newman 2008; Svensson 2024) consideran 

que en la filosofía cartesiana la manera según la cual es adquirida una idea corresponde 

a una especie de voluntarismo indirecto, a saber: que el poder de la voluntad en nuestro 

control doxástico es ejercido a través de representaciones que fungen de 

intermediarias12 y, en ese sentido, nuestro juicio puede cambiar si la atención de la 

voluntad es redireccionada y, de manera análoga, como se afirma en las Pasiones del 

alma, con ayuda de las representaciones adecuadas, también se puede ejercer un control 

indirecto sobre las pasiones13 que se desea obtener: 

 

P.13. Nuestras pasiones tampoco pueden excitarse directamente ni suprimirse 

 por la acción de nuestra voluntad, pero pueden serlo indirectamente por la 

 
12 Lex Newman (2008, p. 343), por ejemplo, señala que “nuestro asentimiento no puede ser directamente 
excitado o suspendido por la acción de nuestra voluntad, sino sólo indirectamente a través de la 
representación de cosas que usualmente están unidas al estado doxástico deseado, a saber: a través de la 
representación de razones para creer”; por otra parte, a partir del contexto reformatorio que supone la 
primera meditación, Michael Della Rocca (2006, p. 149) señala que, “la suspensión del juicio viene 
después de la consideración de razones para dudar y no simplemente por un decreto mental”.  
13 En el artículo 27 de las Pasiones el autor define a las pasiones como “percepciones, sentimientos o 
emociones del alma que se refieren particularmente a ella, y que son causadas, mantenidas y fortalecidas 
por algún movimiento de los espíritus” (AT XI 349).  

Luego, en el artículo 29, destaca que es importante advertir que las pasiones son causadas, 
mantenidas y fortalecidas por algún movimiento de los espíritus animales “a fin de distinguirlas de 
nuestras voliciones, que pueden denominarse emociones del alma que se refieren a ella, pero que son 
causadas por ella misma” (AT XI 350). 

Finalmente, en el artículo 48, aclara que, por el hecho de que ciertos movimientos corporales 
mantienen y fortalecen las pasiones, no es posible para el alma ejercer un control directo sobre ellas, ya 
que casi todas vienen acompañadas de “alguna emoción que se produce en el corazón y, por consiguiente, 
también en toda la sangre y los espíritus, de suerte que, hasta que esa emoción haya cesado, permanecen 
presentes en el pensamiento de la misma manera que los objetos sensibles están presentes en él mientras 
actúan contra los órganos de los sentidos” (AT XI 363), y así, mientras esta emoción esté presente “lo 
más que la voluntad puede hacer, mientras que esa emoción tiene pleno vigor, es no consentir a sus 
efectos y retener muchos de los movimientos a los que predispone al cuerpo” (AT XI 364).   



 

 43 

 representación de las cosas que suelen estar unidas a las pasiones que 

 queremos tener y que se contraponen a las que queremos rechazar. Así, para 

 excitar en uno mismo el arrojo y quitar el miedo, no basta con tener voluntad 

 para ello sino que es necesario esforzarse en considerar las razones, los objetos 

 o los ejemplos que persuaden de que el peligro no es grande; que siempre hay 

 mayor  seguridad en la defensa que en la huida; que tendremos la gloria y la 

 alegría de haber vencido, mientras que sólo podemos esperar el pesar y la 

 vergüenza de haber huido, y cosas semejantes. (AT XI 362-3)  
 

En consecuencia, de acuerdo con P.13, la voluntad sería capaz de estimular una pasión 

determinada mediante la intervención de representaciones asociadas a la pasión que se 

quiere obtener o, de manera contraria, suprimir una pasión en acto mediante la 

intervención de representaciones asociadas a una pasión distinta; asimismo, según P.12, 

nuestro espíritu es capaz de redireccionar el juicio mediante la representación de 

razones contrarias a las razones que dieron curso al juicio original, lo cual es posible 

gracias a la naturaleza particularmente dispersa del alma.   

Siguiendo esta línea interpretativa, Frans Svensson (2024, p. 48) sostiene que, 

de acuerdo a su lectura de los textos cartesianos, la intelección de nuestro mejor juicio 

posible, “no necesariamente implica que debamos afirmar o perseguir esta o aquella 

particular verdad/bien, incluso si se trata de casos de percepciones claras y distintas”, 

sin embargo, como bien enfatiza Byron Williston (1999, p. 42), la pregunta realmente 

difícil de responder es “cómo, en primer lugar, puedo moverme de una verdad 

claramente aprehendida a una falsa, caracterizada ahora como verdadera” o, expresado 

en otros términos, el movimiento que realiza la voluntad desde lo verdadero/bueno 

hacia lo falso/malo no debiese ocurrir si el agente tiene conciencia de todas las 

circunstancias implicadas, ya que supondría la libre elección de un perjuicio para sí 

mismo.  

La respuesta a la interrogante de Williston es, desde nuestra perspectiva, que la 

verdad/bien no siempre posee la fuerza necesaria para procurar el asentimiento/acción 

si en medio existe un elemento motivacional que sea más fuerte pues, como señala 

Della Rocca (2006, pp. 148-150), para adoptar una creencia no basta con considerar la 

evidencia que existe a favor de ella, sino que además es necesario reconocer que la 



 

 44 

evidencia que tenemos para confiar en ella es, efectivamente, evidencia y, para que esto 

último ocurra, debe haber una disposición adecuada, libre de prejuicios, con respecto a 

la verdad.  

Por ejemplo, si un sujeto tiene frente a sí evidencia suficiente para creer que X 

y termina creyendo Y, puede haber al menos dos caminos que lo expliquen, a saber: (1) 

existe una barrera cognitiva entre el sujeto y la evidencia para adoptar X de forma tal 

que, como sostendría una posición intelectualista, el error tendría lugar por una suerte 

de ignorancia o, quizá de forma más interesante, (2) existe un factor motivacional que 

impida que el sujeto reconozca la evidencia para adoptar X como evidencia y, por 

consiguiente, busque evidencia para adoptar Y.  

En consecuencia, teniendo en consideración que somos capaces de controlar 

indirectamente qué ideas adoptar, es posible postular que en el proceso de adquisición 

de creencias que ofrece Descartes tiene cabida la adquisición de creencias falsas 

motivada por los deseos del propio agente. En otras palabras, el control indirecto de 

nuestra voluntad con respecto a la adopción de creencias genera un espacio para el 

autoengaño en la filosofía cartesiana (véase Della Rocca, 2006, p. 148). 

Según Alfred R. Mele (1987, p. 128) deben cumplirse cuatro condiciones para 

tener frente a nosotros un caso de autoengaño, a saber: (1) la creencia que un agente 

adquiere o retiene debe ser falsa; (2) el agente desea que la creencia adquirida o retenida 

sea verdadera y, precisamente, ese deseo lo insta a manipular información relevante 

para asegurar su convencimiento; (3) la manipulación instada por el agente es causa 

para que este adquiera o retenga una idea falsa y (4) si, en la cadena causal entre el 

deseo para creer/retener una creencia y la manipulación efectuada para creerla/retenerla 

o entre la manipulación y la efectiva adquisición/retención de la creencia falsa existe 

algún intermediario accidental introducido intencionalmente por otro agente, esto no 

hace a nuestro agente principal significativamente menos responsable de su 

autoengaño14. 

Ante la vista de estas condiciones regresemos, entonces, a P.12: en la mentada 

carta dirigida al Padre Mesland, Descartes señala que, mientras la mente de un agente 

 
14 Asimismo, Mele (1987, p. 128) especifica que las condiciones (2) y (3) son las que, efectivamente, 
logran que la adopción de una creencia falsa corresponda a un caso de autoengaño, ya que estas aseguran 
que el error sea motivado y no accidental.   



 

 45 

se mantenga en el curso de pensamiento que le permite inteligir aquello que le resulta 

conveniente, parece sumamente difícil o quizá imposible “detener el curso de nuestro 

deseo” (AT IV 115), no obstante, dado que la atención que dispone la mente sobre el 

contenido de sus representaciones no siempre es constante, consideramos que existe la 

posibilidad de que esta desvíe su atención hacia otro objeto de tal manera que las 

razones para persistir en el deseo inicial poco a poco se tornen opacas y, ante la ausencia 

de razones que lo validen, el deseo se debilite.  

El contenido de la carta dirigida a Mesland es sumamente interesante pues, 

explicado con otras palabras, Descartes parece estar afirmando que es posible desviar 

la inclinación de la voluntad a asentir representaciones que, en virtud de la claridad de 

sus razones, se presentan como correctas/buenas. Así, este desvío supone que, ante la 

consideración de otras razones, el agente sea cada vez más indiferente con respecto a 

las representaciones que debiesen ser aceptadas de manera más espontánea y, a su vez, 

comienza a aceptar más espontáneamente aquellas representaciones con respecto a las 

cuales debiese ser indiferente15.  

En virtud de lo que hemos expuesto, si bien es cierto que para Descartes la 

voluntad se ve condicionada a asentir las percepciones claras y distintas y, mientras las 

perciba, no se encuentra en su poder negar su verdad; tener una correcta disposición 

frente a la búsqueda de la verdad, como destaca John Cottingham (2002, p. 354) sí es 

una acción voluntaria, así como también lo es tener la suficiente fuerza de voluntad para 

mantener nuestra atención en las percepciones claras y distintas una vez que se han 

hallado, de esta forma es posible afirmar que los seres humanos “están completamente 

en control de las circunstancias de su búsqueda de la verdad, ya que la irresistibilidad 

 
15 Para lograr explicar cómo es posible poner en duda las percepciones claras y distintas, Anthony Kenny 
(1968, p. 197) enfatiza que, en primer lugar, esto podría ocurrir precisamente porque los prejuicios de 
algunas personas impedirían contemplar la claridad de estas percepciones y, en segundo lugar, una vez 
que estas verdades se han contemplado clara y distintamente, es posible dudar de ellas si consideramos 
cierta distinción entre dudas de primer y segundo orden, por ejemplo: “Tomemos la proposición “lo que 
se ha hecho no puede ser deshecho”. Si explícitamente pienso en esta proposición, sostiene Descartes, 
no puedo dudar de ella en ese momento, i.e., no puedo evitar juzgar que es verdadera. Sin embargo, 
aunque no pueda dudar de esta proposición mientras los ojos de mi mente se posan en ella, puedo, por 
así decirlo, apartar la mirada y dudar de ella mediante circunloquios” (1968, p. 183).  

En consideración de esta distinción entre la duda de primer y segundo orden es que Descartes 
es capaz de poner en duda en la primera de las Meditaciones verdades tan simples como “2 + 2 = 4”, 
mientras que, por otra parte, la proposición “pienso, por lo tanto, existo” es inmune (al menos mientras 
piense) a dudas de segundo orden y, en base a ello, se erige como el primer asentamiento epistemológico 
sólido en las Meditaciones.      



 

 46 

de la luz natural siempre será contingente por su propia libre elección tanto como se 

mantengan enfocados en la luz”, i.e., una vez que una verdad clara y distinta es 

percibida por la luz natural no puede sino ser asentida, no obstante, está en nuestro 

poder decidir si continuar enfocando nuestra atención en dicha verdad, de manera tal 

que, podríamos sugerir, las percepciones claras y distintas son teóricamente ineludibles 

pero contingentes en la práctica.  

Ahora bien, como ha sido señalado más arriba, el desvío que la mente ejerce 

hacia representaciones menos confiables que aquellas que se presentan de manera 

manifiesta como correctas/mejores entraña un componente motivacional, pues, por una 

parte, en la deliberación práctica pareciera que tomamos nuestras decisiones 

considerando el contenido representacional que nos motiva más, sin tener en mente la 

distinción entre la clasificación de nuestros objetos de deseo (por ejemplo, sin advertir 

cuáles de ellos son prioritarios en el corto plazo o cuáles de ellos son mejores en 

términos cualitativos) y la fuerza motivacional que posee cada uno y, por otra parte, en 

la deliberación doxástica, es preciso subrayar que la aceptación o el rechazo de una idea 

no siempre depende exclusivamente de su evidencia epistémica o de la falta de ella 

(véase Mele, 1987, p. 114).    

En la carta que Descartes redacta a Mersenne el 27 de abril de 1637 (véase P.9) 

el autor establece que basta con juzgar bien para obrar bien, de manera tal que todo 

aquel que peca lo hace en ignorancia (omnis peccans est ignorans), no obstante, pocas 

líneas después agrega lo siguiente: “Sin embargo, a menudo el intelecto representa 

diferentes cosas a la voluntad al mismo tiempo. De ahí viene la frase video meliora 

proboque, que aplica sólo a los espíritus débiles” (AT I 366).  

Esta última frase (video meliora proboque deteriora sequor) referencia al 

personaje de Medea, quien enfrentada a un poderoso conflicto motivacional, actúa 

escuchando sus sentimientos (el amor que profesa a Jasón) en lugar de su razón16 y, 

como algunos autores advierten (Williston, 1999, 41; Gilby, 2012, p. 666), el contenido 

 
16 Resulta interesante cómo Medea expresa el conflicto interno a través del soliloquio: “Medea, en vano 
ofreces resistencia: no sé qué dios se opone a ti y algo admirable es esto o, sin duda, algo semejante a 
esto es lo que se llama estar enamorado [...] Expulsa si puedes, desgraciada, de tu corazón de doncella 
las llamas que de él se han adueñado. Si fuera capaz, estaría más en mi sano juicio; pero me arrastra 
contra mi voluntad una nueva fuerza, y mi deseo me aconseja una cosa, mi mente otra: ¡veo lo mejor y 
estoy de acuerdo con ello, sigo lo peor!” (Ovidio, 2003, p. 424; Metamorfosis VII 25).  



 

 47 

total de la misiva de Descartes parece encerrar una contradicción pues, no es posible 

que, al mismo tiempo, la percepción intelectual fuerce el asentimiento de la voluntad y 

que uno sea capaz de comprender lo mejor pero aún así seguir lo peor.17 

Para intentar resolver esta contradicción hay que tener presente, en primer lugar, 

que para Descartes el conflicto no es propiciado por una pugna interna entre diferentes 

facultades del alma, sino porque, en ocasiones, los estímulos que el cuerpo provoca en 

la glándula pineal son diferentes a los que provoca el alma: 

 

P.14. Todos los combates que acostumbramos a imaginar entre la parte 

 inferior del alma, que  llamamos sensitiva, y la superior, que es razonable, o 

 bien entre los apetitos naturales y la  voluntad, consisten simplemente en la 

 oposición que existe entre los movimientos que el  cuerpo por sus espíritus y 

 el alma por su voluntad tienden a provocar al mismo tiempo en la  glándula 

 [...] El error que se ha cometido haciéndolas representar diversos papeles, 

 normalmente contrarios entre sí, solo proviene de que no se han distinguido 

 bien sus funciones de las del cuerpo, el único al que debemos atribuir todo 

 lo que puede observarse en nosotros  que contradice a la razón. (AT XI 364-5) 

 

De acuerdo con este pasaje, entonces, el error de pensar que existe un conflicto entre 

diferentes partes del alma surge por el hecho de no tener del todo claro cuáles son sus 

funciones y cuáles son las del cuerpo. Así, a grandes rasgos, para el autor, las 

principales funciones o acciones del cuerpo son la producción y mantención de los 

movimientos necesarios para la conservación de la vida (AT XI 331-2).  

 
17 Podría sugerirse que la contradicción que plantea la carta dirigida a Mersenne pierde relevancia al ser 
contrastada con las Meditaciones en tanto que las ideas planteadas por el autor en su correspondencia no 
necesariamente poseen el mismo valor que las ideas expuestas en una obra publicada. Además, el autor 
no está en obligación de ser máximamente consistente con todas las ideas que plantea en las Meditaciones, 
sobretodo si el contenido discutido en la misiva va más allá de lo que Descartes plantea en sus obras. Sin 
embargo, considero que es sumamente importante atender a esta contradicción porque (1) el contenido 
de la misiva en su conjunto parece contradictorio; (2) la discusión surge a raíz de ciertas observaciones 
que el autor realiza en el Discurso y (3) es preciso determinar hasta qué punto, para Descartes, la voluntad 
se encuentra condicionada por el intelecto ante la percepción de ideas claras y distintas pues, por ejemplo, 
en las Pasiones afirma que “la voluntad es tan libre por su naturaleza que nunca puede ser sometida” y, 
en consencuencia, las voliciones “están completamente en su poder” (AT XI 359). Agradezco a los pares 
evaluadores, quienes me sugirieron justificar la relevancia de la contradicción en la carta dirigida a 
Mersenne en relación con las tesis publicadas por Descartes.      



 

 48 

Las pasiones del alma, por su parte, en tanto participantes de los movimientos 

del cuerpo, se encuentran alineadas con el propósito que a este último le compete, i.e., 

procurar su conservación y, en base a ello, el autor señala que las pasiones de un ser 

humano “incitan y predisponen su alma a querer las cosas para las que preparan su 

cuerpo” (AT XI 359). A partir de esto, entonces, es preciso señalar que las pasiones 

corresponden a ciertas percepciones causadas, fortalecidas y mantenidas por los 

movimientos corporales (véase n. 13) con la finalidad de presentar ciertas ideas capaces 

de influenciar las decisiones que la mente realiza por medio de la voluntad y así alinear 

a esta última con los intereses corporales: “la utilidad de todas las pasiones consiste 

únicamente en que fortalecen y hacen durar en el alma pensamientos, que ella hace bien 

en conservar, y que sin eso podrían borrársele con facilidad” (AT XI 383).  

Sin embargo, Descartes advierte que la influencia de las pasiones no siempre es 

positiva, ya que estas pueden llegar a ser tan fuertes que son capaces de alterar nuestra 

percepción de la realidad y así conducirnos al exceso:   

 

P.15. [...] casi siempre hacen parecer, tanto los bienes como los males que 

 representan, mucho  más grandes e importantes de lo que son; de suerte que 

 nos incitan a buscar unos y rehuir  otros con más ardor y cuidado de lo que 

 conviene; como vemos también que a los animales  a menudo les engañan las 

 trampas y, para evitar pequeños males, se precipitan en otros mayores. Por eso 

 debemos servirnos de la experiencia y de la razón, para distinguir el 

 bien del mal y conocer su justo valor, a fin de no tomar lo uno por lo 

 otro y de no querer nada en exceso. (AT XI 431)  

 

Entonces, así como la voluntad es capaz de controlar indirectamente el curso de 

nuestras pasiones (véase P. 13), también el cuerpo, a través de las pasiones, es capaz de 

cambiar el curso deliberativo de la voluntad para procurar su subsistencia: 
 

P.16. Mas la voluntad es tan libre por su naturaleza que nunca puede ser 

 sometida; y de las dos clases de pensamientos que he distinguido en el 

 alma, de los que unos son acciones, es decir, sus voliciones, y otros sus 

 pasiones, tomando esta palabra en su significado más general,  que 



 

 49 

 comprende toda clase de percepción, las primeras están completamente en su 

 poder y el cuerpo sólo puede cambiarlas indirectamente mientras que, al 

 contrario, las últimas dependen por completo de las acciones que las 

 producen y sólo indirectamente puede cambiarlas el alma,  excepto cuando es 

 ella misma su causa. (AT XI 359-360) 

 

Más arriba hemos señalado que es necesario un componente motivacional para que la 

mente desvíe su atención de las razones más evidentes para así decantarse por razones 

más oscuras. Sostuvimos, además, que esa fuerza motivacional es capaz de opacar las 

razones que lucen más claras y, a su vez, darle brillo a las razones que parecen más 

oscuras.  

En consideración de P.15, entonces, pretendemos proponer que ese componente 

motivacional capaz de torcer el buen juicio reside en la intensidad de algunas pasiones 

que, como se indica en P. 16, se encuentran al servicio del cuerpo para estimulan ciertas 

ideas que sean capaces de interferir el juicio de la voluntad para alinearlo a sus intereses.  

En consecuencia, para comprender la frase video meliora proboque deteriora 

sequor y así, el fenómeno de la akrasía, es preciso advertir que el origen, persistencia 

y fortalecimiento de las pasiones se encuentra íntimamente conectado a procesos 

corporales que, a menudo, ocasionan que la fuerza de estas pasiones resulte en una 

experiencia opaca para la razón, pues, como indica brillantemente John Cottingham 

aquello que  

 

amenaza con abrumarnos cuando estamos bajo el agarre de una potencial 

 pasión dañina es, precisamente, el hecho de que nos está ocurriendo algo que, 

 cuya base, se encuentra en nuestra composición fisiológica y nuestro pasado 

 historial psicológico que, como mucho, sólo comprendemos débilmente.  

 (1996, p. 210) 

 

Sin embargo, pese a que las pasiones aportan cierta opacidad en la deliberación, siendo 

capaces de nublar el juicio, Descartes afirma muy claramente en P. 16 que “la voluntad 

es tan libre por su naturaleza que nunca puede ser sometida”, sugiriendo que esta tiene 



 

 50 

la capacidad de resistirse a la influencia ejercida por las pasiones, incluso si estas se 

presentan con gran fuerza.   

Igualmente, hacia el final de P.15 Descartes destaca que nos podemos servir de 

la experiencia y de la razón para desactivar la ilusión que las pasiones pueden ocasionar 

y, de esa manera, lograr distinguir correctamente el bien del mal.  

En la misma línea de pensamiento, el artículo 48 de las Pasiones (AT XI 366) 

establece que “aquellos en quienes normalmente la voluntad puede vencer con mayor 

facilidad las pasiones y detener los movimientos del cuerpo que las acompañan tienen 

sin duda las almas más fuertes”, pues sus voluntades combaten las pasiones “con sus 

propias armas”, i.e., con “juicios firmes y precisos respecto al conocimiento del bien y 

del mal, según los cuales ha resuelto conducir las acciones de su vida”, mientras que 

otros no conocen la fuerza de su voluntad, pues no la hacen combatir con sus propias 

armas, “sino solamente con las que le proporcionan algunas pasiones para resistir a 

otras” y, dado que las pasiones son momentáneas y cambiantes, se contradicen entre sí 

y arrastran a la voluntad en contra de su mejor juicio. 

Así las cosas, pareciera que el antídoto para ejercer control sobre nuestras 

pasiones consiste en “acostumbrarse a formar juicios ciertos y determinados respecto a 

todas las cosas que se presentan y a creer que uno cumple siempre con su deber, cuando 

hace lo que juzga ser lo mejor” (AT XI 460).  

En consecuencia, para alcanzar este nivel de resolución se recurre, nuevamente, 

a la correcta intelección de lo mejor, sin embargo, para que el intelectualismo moral 

logre su eficacia, se precisa de un profundo conocimiento de sí mismo en tanto entidad 

psicofísica pues, si logro ser consciente de que determinados estímulos ocasionan 

ciertas pasiones (que no deseo) en mí, luego de un tiempo sería posible disipar esa 

conexión causal a través del entrenamiento18.  

 

 

 
18 En el artículo 50 de las Pasiones Descartes afirma que “conviene saber también que, aunque los 
movimientos, tanto de la glándula como de los espíritus y del cerebro, que representan al alma ciertos 
objetos, estén unidos naturalmente a los que excitan en ella ciertas pasiones, pueden, sin embargo, 
separarse de ellos por hábito y unirse a otros muy diferentes” (AT XI 369) y, un poco más adelante, 
establece que este control sobre nuestras pasiones es cosa muy factibles pues, por medio del 
adiestramiento, podemos lograr los resultados esperados incluso en los animales no racionales.  



 

 51 

IV. Conclusión 

 

En síntesis, pese a la evidencia recopilada en la sección dos para establecer que 

Descartes es partidario de que el error práctico sólo es posible como producto de la 

ignorancia, parece factible compatibilizar la posibilidad de la akrasía dentro de su 

planteamiento intelectualista si esta última es revestida bajo el manto del autoengaño.   

En primer lugar, según los pasajes 5, 7, 8 y 9 la posesión de conocimiento debe 

ser suficiente para inclinar el asentimiento de la voluntad con respecto a aquello que es 

representado como verdadero y, a su vez, basta con haber juzgado correctamente qué 

es lo mejor para tomar el mejor curso de acción.  

En segundo lugar, parece notorio que la voluntad no siempre se decanta por lo 

correcto o por lo mejor pero, como se establece en los pasajes 7 y 8, “la voluntad se 

dirige únicamente a las cosas que tienen alguna apariencia de bondad” (AT XI 464), de 

manera tal que, como es declarado en el pasaje 12, la mente precisa desviar su atención 

de las razones que, en primera instancia, inclinan su voluntad hacia una idea 

determinada para así concentrar sus esfuerzos en la búsqueda de razones que le 

permitan concebir una idea diferente como mejor a la primera y, así, poder asentirla. 

En tercer lugar, el desvío de la voluntad hacia razones menos claras que aquellas 

que indican su mejor juicio debe implicar algún tipo de motivación que pueda rivalizar 

y, eventualmente, superar la motivación supuesta en nuestro mejor juicio. Según los 

pasajes 14 y 15 la fuerza de esa motivación reside en los movimientos que efectúa el 

cuerpo para intervenir la voluntad por medio de las pasiones del alma.  

Finalmente, es preciso destacar que la motivación resultante de las pasiones es, 

en muchos casos, opaca a la razón, i.e., no siempre comprendemos su origen ni su 

propósito. Sin embargo, pese a su opacidad, se presentan de una manera tan vivaz que 

el agente forma el deseo de seguir su senda y, en base a tal motivación, desvía su 

atención de las razones más evidentes para considerar otras y, al menos por un instante, 

se convence de que el camino de las pasiones es, efectivamente, el correcto, activando 

así el autoengaño para actuar (indirectamente) de forma akrática. 
  



 

 52 

 
Referencias bibliográficas 
 

 
Cottingham, J. (1986). Descartes. Blackwell.  

Cottingahm, J. (1988). The Intellect, the Will, and the Passions: Spinoza’s  Critique of 

Descartes, Journal of the History of Philosophy, 26 (2), 239-257. 

Cottingham, J. (1996). Cartesian Ethics: Reason and the Passions, Revue 

 Internationale de Philosophie, 50, 193-216.  

Cottingham, J. (2002). Descartes and the Voluntariness of Belief, The Monist,  85 

 (3), 343-360.  

Curley, E. (1993). Certainty: Psychological, Moral and Metaphysical. En Voss, S. 

 (Ed.), Essays on the Philosophy and Sciencie of René Descartes, (pp. 11-30). 

 Oxford University Press.  

Della Rocca, M. (2006). Judgment and will. En Gaukroger, S. (Ed.), The  Blackwell 

 Companion to Descartes’s Meditations, (pp. 142-159). Blackwell. 

Descartes, R. (1964-1976). Œuvres de Descartes, 12 vols. Charles Adam & Paul 

 Tannery, (Eds.), J. Vrin.  

Descartes, R. (2009). Discurso del método (Caimi, Mario, trad.). Ediciones 

 Colihue. 

Descartes, R. (2019). Las pasiones del alma (Martínez, José; Andrade  Boué, Pilar, 

 trad.). Tecnos.      

Descartes, R. (2022). Meditaciones acerca de la Filosofía Primera. Tomo I (Díaz, 

 Jorge Aurelio,  trad.). Siglo del Hombre Editores.    

Díaz, J. (1996). “Y así me equivoco y peco”. Consideraciones sobre el  error en 

 Descartes, Universitas Philosophica, 25, 125-139. 

Gilby, E. (2012). Descartes’s account of indifference, Renaissance Studies, 26  (5), 

658-672. 

Gómez-Lobo, A. (1990). Los axiomas de la ética socrática, Méthexis (3), 1-13. 

Kenny, A. (1968). Descartes. A Study of his Philosophy. Random House.  

Mele, A. (1987). Irrationality. An Essay on Akrasia, Self-Decepton, and Self-

 Control. Oxford University Press. 



 

 53 

Newman, L. (2008). Descartes on the Will in Judgment. En Broughton, J. & 

 Carriero, J. (Eds.) A Companion to Descartes, (pp. 334-352). Blackwell. 

Ovidio. (2003). Metamorfosis (Álvarez, Consuelo & Iglesias, Rosa, trad.).  Cátedra.   

Platón. (2006). Protágoras (Divenosa, Marisa, trad.). Losada.  

Scribano, E. (2008). Guida alla lettura delle Meditazioni metafisiche di  Cartesio. 

 Laterza.  

Spinoza, B. (2014). Ética, demostrada según el orden geométrico (Peña, Vidal, 

 trad.). Alianza Editorial. 

Svensson, F. (2024). Descartes’s Moral Perfectionism. Routledge. 

Urrutia Soto, Á. (2024). Certeza metafísica y certeza moral: Una interpretación  de 

 la duda metódica cartesiana a partir de una distinción conceptual, Síntesis. 

 Revista de Filosofía, VII (1), 142-163.   

Williston, B. (1999). Akrasia and the passions in Descartes, British Journal for  the 

 History of Philosophy, 7 (1), 33-55. 


