Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

Entre indiferencia y espontaneidad.
Breve reflexion en torno a la relacion entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error
Between Indifference and Spontaneity.
Brief Reflection on the Relationship between Knowledge and Freedom in the
Cartesian Theory of Error
Alvaro Urrutia Soto!
Colegio Alejandro Flores, Santiago de Chile

ap.urrutiasoto@gmail.com

Resumen

El objetivo de esta investigacion radica en el intento de construir una interpretacion de
la teoria cartesiana del error a partir de la cuarta de las Meditaciones que resulte
consistente con ciertos pasajes de la obra del autor que invitan a pensar que incurre en
ciertas contradicciones propiciadas por su concepcion de la libertad. Asi, en primer
lugar, se intentard demostrar que, a partir de la distincion entre libertad de indiferencia
y libertad de espontaneidad. Descartes es partidario de un intelectualismo moral al
considerar imposible que, frente a una notoria claridad con respecto a lo mejor, uno
decida hacer lo peor. Luego, este planteamiento serd contrastado con algunos pasajes
de la correspondencia que Descartes sostuvo con Mersenne y Mesland en los que parece
sugerir que el poder de nuestra voluntad es tal que, incluso ante la comprension de
razones evidentes, es capaz de dirigir su curso en una direccidon contraria,
comprometiendo su concepcion intelectualista al abrir la puerta al fenomeno de la
akrasia. Finalmente, sera presentada una argumentacion que intentard demostrar que el
tipo de akrasia que Descartes tiene en mente en estos pasajes de la correspondencia no
corresponde a casos de acciones/creencias estrictamente akraticas, sino que se
encuentran siempre revestidas bajo un manto de autoengafio y, si esto es asi, es posible
compatibilizar este fendmeno con el intelectualismo profesado en la cuarta de las

Meditaciones.

! Licenciado y Magister en Filosofia por la Universidad de Chile. Quisiera agradecer profundamente a
los evaluadores pares por sus valiosas observaciones. Gracias a ellas el texto mejoré considerablemente.
https://orcid.org/0000-0002-6910-7186

28



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

Palabras clave: Intelecto, voluntad, juicio, autoengano, akrasia.

Abstract

The aim of this investigation resides in the attempt to build an interpretation of
Cartesian theory of error from the Fourth Meditation that is consistent with certain
passages in his work, which suggest that he falls into certain contradictions prompted
by his conception of freedom. First, it will be argued that, based on the distinction
between the freedom of indifference and the freedom of spontaneity, Descartes adheres
to a form of moral intellectualism, insofar as he considers it impossible for someone to
choose the worse course of action when the better is clearly known. This position will
then be contrasted with specific passages from Descartes’ correspondence with
Mersenne and Mesland, where he appears to suggest that the power of our will is such
that, even in the face of clear and evident reasons, it is capable of directing itself in the
opposite direction. This would seem to compromise his intellectualist conception by
opening the door to the phenomenon of akrasia. Finally, an argumentation will be
presented that aims to show that the type of akrasia Descartes has in mind in these
passages from his correspondence does not correspond to strictly akratic actions or
beliefs, but rather is always cloaked in a form of self-deception. If so this is the case,
then it is possible to reconcile this phenomenon with the intellectualism maintained in

the Fourth Meditation.

Keywords: Intellect, will, judgment, self-deception, akrasia.

Fecha de Recepcion: 07/09/2025 — Fecha de Aceptacion: 15/11/2025

L. Introduccion
La cuarta de las Meditaciones supone la seguridad en la existencia de Dios que se
obtuvo como ganancia de la meditacion anterior. Este Dios, definido como un ente

perfectisimo, garantiza su imposibilidad de engafiar, ya que, si bien el engafio puede ser

29



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

considerado como una muestra de astucia, la motivacion que esconde un acto tal
implica una malicia o debilidad que no pueden corresponder a Dios (véase AT VII 53).
Por esta razon, en el comienzo de la cuarta meditacion, el autor se siente con la
confianza suficiente para aventurarse a conseguir “el conocimiento de las demas cosas”
(AT VII 53).

Ahora bien, contrario a lo que podria esperarse a partir de la lectura del primer
parrafo de la cuarta meditacion, su principal interés no se encuentra en la adquisicion
de conocimiento de objetos, sino en el andlisis de las facultades que lo producen o lo
imposibilitan. Bajo este contexto, la primera facultad que merece la atencion del

meditador es la de juzgar:

Pasaje 1.2 Tengo la experiencia, ademas, de que hay en mi cierta facultad de
juzgar, la que ciertamente he recibido de Dios, como todas las demds cosas
que hay en mi y como €l no ha querido engafiarme, por supuesto que no me la
ha dado de tal manera que, usandola correctamente, pueda alguna vez errar.

(AT VII 53-54)3

Segun este pasaje, entonces, si la facultad de juzgar es empleada correctamente, es
imposible que falle, lo cual, sostiene el meditador, seria evidente si, en efecto, esta fuese
infalible pues, si todo lo que tengo lo tengo de Dios y si Dios no me ha dado una facultad
de errar, debiese seguirse mi infalibilidad.

Asi las cosas, puesta la mirada hacia Dios, piensa el meditador, es imposible
encontrar causa de error o falsedad alguna; mientras que puesta hacia si mismo, advierte
que se encuentra expuesto a multiples errores. En la busqueda de su causa, entonces,
surge la primera explicacion del error ofrecida en la cuarta meditacion, a saber: en la
medida en que soy una entidad intermedia entre Dios y la nada, i.e., entre el ente y el

no ente, es comprensible que falle si la facultad de juzgar que hay en mi no es infinita.

2 A partir de adelante, todos los pasajes referenciados serdn abreviados por una ‘P’ mas el nimero
correspondiente a dicho pasaje.

3 Todos los pasajes de Meditaciones citados en este articulo corresponden a la traduccion presentada por
Jorge Aurelio Diaz (2022). Asimismo, con respecto al Discurso del método 'y el Tratado de las pasiones
he seguido las traducciones de Mario Caimi y José Antonio Martinez-Pilar Andrade Boué¢,
respectivamente. El resto de los textos citados en este articulo cuyo idioma original no es el castellano
han sido traducidos por mi.

30



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

Por lo tanto, “entiendo asi ciertamente que el error, en cuanto es error, no es algo real
que dependa de Dios, sino tinicamente un defecto” (AT VII 54).

No obstante, esta explicacion no parece ser suficiente para el meditador puesto
que considera que “el error no es pura negacion” (AT VII 55), sino que, de cierta manera,
el agente debe efectuar un aporte activo para su produccion. Este aporte activo es, en
una segunda explicacion del error ofrecida en la cuarta meditacion, la particular

concurrencia entre el intelecto y la voluntad:

P.2. Ademas, acercandome mas a mi mismo e investigando cudles sean mis
errores (los cuales bastan para demostrar alguna imperfeccion en mi), me doy
cuenta de que dependen de dos causas que concurren a la vez, a saber, de la
facultad de conocer que hay en mi y de la facultad de elegir, o de la libertad de

albedrio, esto es, del intelecto y a la vez de la voluntad. (AT VII 56)

La sede del error, entonces, no se halla ni en el intelecto ni en la voluntad si
estas facultades son consideradas por separado®. El primero, por una parte, representa
las ideas a partir de las cuales se pueden realizar juicios y, en esta funcidn, sostiene el
meditador, no se encuentra ningun error pues, si bien puede haber una gran cantidad de
objetos de conocimiento que nuestro intelecto actualmente no conoce, esto solo
demuestra que es limitado, mas no falaz; por otra parte, la segunda es, al menos
formalmente, tan perfecta como la voluntad divina. En consecuencia, como habiamos

adelantado, el error es el producto de la conjuncion entre ambas facultades:

4 Asi las cosas, para Descartes el intelecto es la facultad a partir de la cual “percibo ideas acerca de las
cuales puedo hacer juicios” (AT VII 56). En otras palabras, para nuestro autor, el intelecto cumple una
participacion pasiva en la produccion del juicio, pues se limita a representar el contenido que
eventualmente sera evaluado. Asi, por ejemplo, en las Pasiones el autor considera pasiones tanto a las
percepciones como a los conocimientos debido a que “a menudo no es nuestra alma la que las hace tal
como son y siempre las recibe de las cosas que ellas le representan” (AT XI 342); por otra parte, la
voluntad es considerada una facultad activa, por ello en el mismo pasaje de las Pasiones los actos de
voluntad son definidos como “acciones del alma”, ya que tenemos la experiencia de que provienen y
parecen depender solo de ella.

En base a esta distincion, Michael Della Rocca (2006, p. 146) afirma que ““se necesita un acto
de voluntad — en particular un acto de asentimiento — para que haya una creencia. Una mera idea por
si misma no implica ni una creencia falsa (error), ni una creencia verdadera. El error s6lo ocurre cuando
la mente le da su asentimiento a un contenido representacional que es falso”.

31



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

P.3. Pero entonces ;de donde nacen mis errores? Pues unicamente de que,
como la voluntad es mas amplia que el intelecto, no la contengo dentro de los
mismos limites, sino que la extiendo también a las cosas que no entiendo; al
ser indiferente a ellas, con facilidad se desvia de lo verdadero y de lo bueno, y

asi me equivoco y peco. (AT VII 58)°

El presente pasaje resulta bastante interesante por multiples razones. En primer
lugar, aclara que el error corresponde a una especie de precipitacion en el juicio
ocasionada por el impulso de la voluntad a asentir sobre asuntos que el intelecto ignora;
en segundo lugar, sefiala que esta precipitacion tiene lugar cuando somos indiferentes
frente a los asuntos juzgados, i.e., cuando no tenemos razones de peso suficientes para
preferir una opciodn sobre la otra, de manera que, debido a nuestra ignorancia, ambas
posibilidades nos parecen igual de validas y, en tercer lugar, el meditador afiade que
esta indiferencia nos puede desviar facilmente de lo verdadero a lo falso y del acierto
al error y, de forma anéloga, de lo bueno a lo malo y de la virtud al pecado, sugiriendo
que el error epistemologico tiene los mismos fundamentos que el error moral.

Esta homologacion entre la naturaleza del error epistémico y el error practico
parece un tanto sorprendente pues, en la sinopsis de las Meditaciones, el autor afirma

que el error examinado en la cuarta meditacion es estrictamente de carécter tedrico:

5 Spinoza construye una aguda critica con respecto a la manera en que Descartes explica la produccion
del juicio pues, para el pensador neerlandés, “voluntad e intelecto son uno y lo mismo” (Etica pt. II prop.
49 cor.), ya que para afirmar una idea primero debemos comprender el contenido de la misma y, pareciera
ser, la comprension de una idea implica simultdneamente una valoracion sobre ella. Esta critica pretende
ser demostrada por Spinoza mediante la ilustracion de la proposicion “los tres angulos de un triangulo
valen dos rectos”, ya que (1) la afirmacion o el juicio que tiene esta proposicion es inseparable del
concepto de triangulo, i.e., la afirmacion no puede concebirse sin la idea, lo cual lleva a Spinoza a
considerar que, de igual forma, (2) la idea no puede concebirse sin la afirmacion.

John Cottingham (1988, p. 243) considera que la primera parte del argumento de Spinoza es,
ciertamente, correcta, i.e., para juzgar una idea primero debemos inteligirla, sin embargo, de alli no se
sigue que una idea no pueda concebirse sin su afirmacién o negacion pues, por ejemplo, es posible
comprender una proposicion y suspender el juicio con respecto a ella como, precisamente, hace Descartes
en la primera de las Meditaciones. Asimismo, Michael Della Rocca (2006) esclarece la distincion entre
intelecto y voluntad suponiendo un caso hipotético en el cual existen dos mentes con exactamente el
mismo contenido representacional (por ejemplo, que Roger Federer es el mejor tenista de todos los
tiempos); la diferencia entre estas dos mentes radica en que una de ellas cree en el contenido que se
representa mientras que la otra (fatalmente) no, lo cual demostraria que inteligir y juzgar no son
indiscernibles y que, en consecuencia, “creer involucra algo mas que una representacion” (Della Rocca
2006, p. 150) y, desde la perspectiva de Descartes, ese factor extra a la mera representacion seria (directa
o indirectamente) un acto de voluntad (véase AT VII 62; Cottingham 1988, p. 247; Della Rocca 2006, p.
146).

32



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

P.4. Pero hay que advertir entre tanto que alli de ninguna manera se trata del
pecado, o del error que se comete en la prosecucion del bien y el mal, sino
unicamente del que acontece al juzgar lo verdadero y lo falso. Ni se trata de
las cosas que pertenecen a la fe o la conducciéon de la vida, sino solo de las
verdades especulativas y conocidas tUnicamente con ayuda de la luz

natural. (AT VII 15)

Segun explica Jorge Aurelio Diaz (1996) la insatisfaccion con respecto a la primera
explicacion del error y la posterior formulacion de la segunda tiene su fundamento en
que esta ultima es capaz de contener un tipo de error que la primera no, a saber: el error
moral; y que, a su vez, eso obliga al autor a infringir el proposito que en la sinopsis
habia planteado para la cuarta meditacion pues se ve en la necesidad de ofrecer una
explicacion universal del error.

El razonamiento que emplea Diaz (véase 1996, pp. 131-133) es el siguiente: (1)
el error moral, o bien, el pecado, es un tipo de error que no debiese existir o, planteado
en otros términos, es malo en si mismo; (2) si el pecado se debe a la negacion de ciertas
perfecciones en la naturaleza humana, cabe concluir que la responsabilidad de su
existencia no recae en los seres humanos, sino en su creador; (3) para excusar a Dios
de la responsabilidad del mal se debe demostrar que la negacion de ciertas perfecciones
en la naturaleza humana no necesariamente implica la produccion del error y, para ello,
(4) es preciso demostrar que nuestras facultades, tal como se presentan en nosotros, son
suficientes para evitar el error y alcanzar el acierto; por lo cual, (5) la produccion del
error requiere una participacion activa del agente (i.e., un mal uso de sus facultades)
que lo responsabilice del fallo. Asi entonces, esta segunda explicacion del error parece

cumplir con todos los pasos enumerados.

II. Sobre el ejercicio de la libertad en ausencia de saber: Omnis peccans est ignorans

En vista de lo sefialado en nuestra introduccion, es preciso detenerse en los conceptos

de libertad presentados en P.3 para comprender a cabalidad el mecanismo conducente

a esta segunda explicacion del error. En efecto, asi como el error y el pecado son

33



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

producto de un juicio precipitado, el meditador sugiere que la inteleccion de la verdad
y el bien conduciria necesariamente a nuestra voluntad por la senda correcta una vez
que esta ha sido iluminada racionalmente.

Esta perspectiva filosofica es evocada por el autor de las Meditaciones cuando
efectua su distincion entre dos grados de libertad. Por una parte, se encuentra la libertad
de indiferencia que supone un grado infimo de libertad. Esta se encuentra ligada a la
indecision que es producto de la falta de conocimiento, siendo caracterizada
principalmente por la “ausencia de determinismo” (Gilby, 2012, p. 660). Por otra parte,
tenemos la libertad de espontaneidad que se caracteriza por la compaiia de un
conocimiento cuya claridad condiciona el juicio de la voluntad de manera tal que
determina nuestro curso de accion. Este segundo grado de libertad “considera nuestra
libertad no como algo opuesto a los dictados de la razon, sino como subordinada a ella”
(Cottingham, 1986, p. 151), asi que, pese a que este grado de libertad implica la

3

determinacion de nuestras acciones, estas siguen siendo estimadas como ‘“‘una
expresion de completa libertad” (Gilby, 2012, p. 660) en tanto, podriamos suponer,
entrafian un total compromiso por parte del agente con respecto a los cursos de accion
que han sido determinados por la luz de la razon®.

En consecuencia, aquel que actia correctamente es precisamente aquel que ha

sido capaz de eliminar la indiferencia en sus actos gracias a la luz del conocimiento y

ha puesto su voluntad al servicio de la razon:

P.5. Porque tampoco es necesario que yo, para ser libre, pueda ser llevado a
cualquiera de las dos partes, sino que, por el contrario, cuanto mas me inclino
a una, ya sea porque Dios ha dispuesto asi lo intimo de mi pensamiento, con
tanta mas libertad la elijo; y en verdad que nunca, ni la gracia divina, ni el
conocimiento natural disminuyen la libertad, sino mas bien la aumentan y la

corroboran. En cambio aquella indiferencia que experimento cuando ninguna

¢ Algunos autores (Della Rocca, 2006) caracterizan a Descartes como un pensador compatibilista en tanto
que considera la posibilidad de una existencia armonica entre ciertas determinaciones que condicionan
el juicio y el libre asentimiento con respecto a estas determinaciones. Para Descartes, la representacion
de una percepcion clara y distinta condiciona a la voluntad a asentir, a su vez, este asentimiento es
espontaneo y, se podria sefialar, libre en la medida en que, en este proceso, el sujeto que asiente no
percibe ningun tipo de condicionamiento atribuible a causas externas.

34



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

razén me impulsa a una parte mas que a la otra es el grado infimo de la
libertad y en ella no se muestra ninguna perfeccion, sino unicamente defecto
en el conocimiento o alguna negacion, porque si siempre viera con claridad lo
que es verdadero y bueno, nunca deliberaria sobre lo que debe juzgarse o
elegirse; y asi, aunque por completo libre, sin embargo, nunca podria ser

indiferente. (AT VII 58)

Para continuar con nuestro andlisis, es preciso detenerse en las lineas finales de P.5,
pues en ellas el meditador afirma que, de tener claridad con respecto a lo verdadero y
lo bueno, no habria espacio para la deliberacion. En este pasaje nos sefala que, en
primer lugar, para que exista un proceso deliberativo es necesaria la presencia de
alternativas, ya sea en el dominio tedrico-epistémico como en el dominio practico-
agencial; en segundo lugar, debe presentarse ademas cierto grado de opacidad que, al
menos en primera instancia, nos dificulte el proceso de inclinar la balanza por una de
las alternativas y, en tercer lugar, la adicion de conocimiento con respecto a la mejor
alternativa posible elimina la viabilidad de la deliberacion puesto que la alternativa
esclarecida por la razon pasa a ser la Unica elegible.

En el comienzo de la tercera meditacion (AT VII 36), el autor confiesa que
existen ciertas cosas que estima “ver con los ojos de la mente de la manera mas evidente”
de manera tal que, cada vez que se detiene a observarlas, no puede sino inclinarse ante
su claridad y asentir a su verdad incluso ante la hipdtesis de la existencia de un genio

maligno:

P.6. [...] cada vez que atiendo a esas cosas mismas que considero percibir muy
claramente, me persuaden de tal manera, que en forma espontanea llego a
exclamar: que me engaiie quien pueda, que nunca logrard que yo sea nada
mientras piense que soy algo o que alguna vez sea verdadero que nunca he
sido cuando ahora es verdad que soy; o tal vez también que dos y tres
juntos sean mas 0 menos que cinco o cosas semejantes en las cuales reconozco

una evidente contradiccion. (AT VII 36)

35



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

La claridad que la luz de la razon proyecta en las cosas ilustradas en P.6 inclina a la
voluntad del meditador a asentir. Esto es asi porque la negacion de algunas de estas
cosas supone una patente contradiccion (como dudar que no existo) o bien, porque la
negacion de algunas de estas cosas resulta espontaneamente contradictoria cuando son
contempladas con claridad y distincién (no se puede pensar sin contradicciéon en un
resultado distinto a 5 para la suma 2 + 3)’.

En otras palabras, en situaciones como las descritas en P.6 la voluntad y la razon
parecen alineadas pues, ante la luz de ideas claras y distintas “no tengo la doble via de
poder asentir o disentir” (Cottingham 1988, p. 245), pues en estos casos voluntad e
intelecto parecen indiscernibles debido a que la inteleccion de una idea evidente, por
decirlo de algiin modo, viene acompafiada de un acto espontaneo de la voluntad con
respecto a su valor de verdad®.

Asimismo, el condicionamiento que la razon ejerce sobre la voluntad en la
produccion del juicio no se limita a casos exclusivamente teoricos’ como los descritos
en P.6, sino que la libertad de espontaneidad que surge como producto de la claridad
con respecto al discernimiento de lo mejor aplica de igual manera en nuestra vida
cotidiana pues, por ejemplo, en el Discurso del método, se deja leer que el buen juicio

es suficiente para conducir correctamente nuestro comportamiento:

7 Por una parte, mis propios actos de pensamiento corroboran mi existencia de una manera tal que es
metafisicamente imposible de poner en duda siempre y cuando piense y, por otra parte, pensar en un
triangulo cuadrado o en otro resultado a 5 para la suma 2 + 3 supone una contradiccion para nuestro
pensamiento, de manera tal que nos resulta al menos psicologicamente imposible poner en duda este tipo
de evidencia. Para un tratamiento mas detallado de los conceptos de certeza metafisica y certeza
psicologica véase Kenny (1968, pp. 181-186) Curley (1993, pp. 13-16); Scribano (2008, pp. 29-33) y
Urrutia Soto (2024, pp. 150-153).

8 A partir de esta observacion Spinoza concluye que voluntad e intelecto son uno y €l mismo, no obstante,
como se puede colegir a partir de n.4, la aparente “indiscernibilidad” entre intelecto y voluntad sé6lo
aparece ante la inteleccion de ideas claras y distintas, mientras que se puede establecer una clara
distincion ante la representacion de ideas menos evidentes, lo cual demostraria que, ante la inteleccion
de ideas claras y distintas, voluntad e intelecto no son indiscernibles, sino que se encuentran
estrechamente alineadas. Por otra parte, como sera planteado con mayor extension en la siguiente seccion,
para poder comprender la teoria cartesiana del error practico, precisamente, es necesario concebir
separadamente ambas facultades en tanto que, para desviarnos de lo bueno (una vez que se lo ha
comprendido como tal) se precisa de un acto de la voluntad para concentrar nuestra atencion en otras
razones.

Ya en P.5 se enfatiza que la libertad de espontaneidad aplica tanto para lo que debe “juzgarse” como
para lo que debe “elegirse”.

36



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

P.7. [...] pues nuestra voluntad no se resuelve a perseguir una cosa, ni a
evitarla, sino porque nuestro entendimiento se la representa como buena o
mala; y asi, basta juzgar bien, para obrar bien, y juzgar lo mejor posible, para

obrar también lo mejor que se pueda. (AT VI 28)

Para Descartes, entonces, la voluntad no puede ser sino guiada por la luz natural
ante la inteleccion de ideas claras y distintas, no obstante, en la contingencia de la vida
no suele existir dicha claridad intelectual con respecto a la forma correcta de obrar, de
manera que resulta preciso preguntarse en qué sentido juzgar bien es suficiente para
obrar bien en un contexto cotidiano.

La respuesta, se podria sugerir, radica en que para Descartes nuestra voluntad
busca naturalmente aquello que estima como bueno, de suerte tal que, si logramos
comprender qué cosas nos resultan convenientes, sentiremos una fuerte inclinacion
hacia ellas y, opuestamente, sentiremos aversion por aquello que comprendemos como
perjudicial. Asi, entonces, si erroneamente el intelecto se representa el mal bajo la
apariencia del bien, este se vuelve atractivo para la voluntad y ocasiona que esta

facultad de elegir se decante por lo peor:

P.8. [...] Porque, si uno estuviera totalmente seguro de que lo que hace es malo,
se abstendria de hacerlo, ya que la voluntad se dirige unicamente a las cosas

que tienen alguna apariencia de bondad. (AT XI 464)

En resumen, los pasajes hasta ahora presentados, especialmente P.3, P.5, P.7 y P.§
parecen sugerir una suerte de intelectualismo moral en el pensamiento cartesiano, a
saber: que la inteleccion de la verdad es suficiente para condicionar las decisiones de la
voluntad y, por ende, el error practico o, si se quiere, el pecado es consecuencia de una
incorrecta comprension de qué es lo propiamente bueno.

La concepcion intelectualista en Descartes es particularmente clara en P.7 y P.8
pues, en estos pasajes Descartes sostiene que nuestra voluntad siempre persigue aquello
que el intelecto estima bueno y huye de aquello que estima malo, pareciendo asumir
que el agente en cuestion no buscaria un mal para si mismo de manera intencionada,

pues el solo conocimiento de lo incorrecto supondria su abstencion.

37



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

Estd de mas sefialar que esta estructura que explica la eleccion de aquellos
objetos que, en algin sentido, perjudican al propio agente, no es particularmente
novedosa en tiempos de Descartes, sino que es al menos tan antigua como Platon (véase
Protagoras 358b-c). Esto es notado agudamente por Emma Gilby (2012, p. 663), quien
sostiene que, tanto para Platon como para Descartes, “nadie puede voluntaria e
incontinentemente oponerse a lo que ¢l o ella sabe que es mejor. S6lo pecamos en
ignorancia y solo la ignorancia puede explicar la insensatez o los actos irracionales” y,
si esto es asi, tanto Platon'® como Descartes, tendrian que admitir la imposibilidad de
fendmenos como la akrasia'! en cuanto para ellos no seria asumible ir en contra de
aquello que es bueno o verdadero una vez que lo hemos percibido como tal.

Esta vision profundamente intelectualista es ratificada en la misiva que
Descartes dirige a Mersenne el 27 de abril de 1637 a proposito de la critica de este
ultimo con respecto a la teoria seglin la cual es suficiente juzgar bien para obrar bien

expuesta en el Discurso:

P.9. Tt rechazas eso que he dicho, que es suficiente juzgar bien para hacer el

bien, y sin embargo, me parece que la doctrina ordinaria de la escuela es que

10 BEn su anélisis sobre el intelectualismo socrdtico, Alfonso Goémez-Lobo (1990) considera que el
pensamiento moral socratico se encuentra sostenido por dos principios, a saber: (a) el principio de
racionalidad practica que indica que “todo acto (o decision) es racional si y solo si persigue un bien para
el agente” (1990, p. 6) y (b) el principio de identificacion de bienes que dicta que “algo es bueno para el
agente si y solo si es moralmente recto” (1990, p. 6). Segun explica Gémez-Lobo, la clave para
comprender la naturaleza del error practico desde la perspectiva socratica es, precisamente, el principio
de identificacion de bienes pues, si bien todo agente quiere siempre su propio bien real, no siempre tiene
éxito en el proceso de su distincion, de manera que en ocasiones es impulsado a perseguir la obtencion
de bienes que tan solo en apariencia son bienes.

Consideramos que las claves de la propuesta explicativa expuesta por Gomez-Lobo son, en
primera instancia, homologables a la teoria cartesiana del error practico debido a ciertas similitudes
evidenciables por los pasajes ya citados: (1) en ambos casos estamos tratando con modelos explicativos
que tienen como eje central el rol del conocimiento en los procesos deliberativos; (2) en la teoria de la
accion cartesiana la inteleccion de la verdad/bien también posee fuerza motivacional (véase P.5, P.7 y
P.8), i.e., una vez que el agente, mediante el intelecto, ha detectado aquello que constituye un ‘bien’ para
si mismo, condiciona a la voluntad a obtener la representacion del bien y, en caso contrario, una vez que
ha detectado aquello que constituye un ‘mal’ para si, se apresura por evitarlo; (3) los dos puntos anteriores
sugieren fuertemente que Descartes podria compartir con Socrates el principio de racionalidad practica
y, a su vez, sostener que el error practico se debe a una incorrecta identificacion del bien real.

1 Seguin define Alfred R. Mele (1987, p. 4) una accidn incontinente o akratica es “una accion libre e
intencionada contraria al mejor juicio del agente”. Por su parte, la akrasia como tal es considerada un
rasgo del caracter (1987, p. 3), de manera tal que una accion incontinente aislada no constituiria al agente
en cuestion en un akratés. Dicho esto, una perspectiva intelectualista como la que parece sostener
Descartes en los pasajes mentados no daria cabida ni a la akrasia ni a la accion akratica propiamente tal.

38



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

voluntas non fertur in malum, nisi quatenus ei sub aliqua ratione boni
repraesentatur ab intellectu (la voluntad no conduce al mal, a menos que este
le sea representado al intelecto como bueno bajo algiin respecto), por eso
dicen: omnis peccans est ignorans (todo el que peca es ignorante), asi, si el
intelecto jamas le representa algo como bueno a la voluntad sin que realmente

lo sea, la voluntad no podria fallar su eleccion. (AT 1 366)

III. Como opacar lo que parece claro: Video meliora proboque, deteriora sequor

En las secciones anteriores se expuso como, a partir de la concepcion cartesiana del
error desarrollada en la cuarta meditacion, se puede construir una posicion
intelectualista. En primer lugar, el meditador advierte que el error es producto de la
particular concurrencia entre las facultades de juzgar y conocer, i.e., este se ocasiona
cuando juzgamos o actuamos sin el conocimiento suficiente de manera que lo
malo/falso se nos presenta bajo la forma de lo bueno/verdadero y, en segundo lugar,
establece que el error moral puede ser corregido o evitado con el conocimiento
adecuado para discernir correctamente; tanto es asi que, en presencia de un
conocimiento claro y distinto o con auxilio de la gracia divina (véase P.5), la voluntad
no puede sino dejarse guiar por la razon.

Posteriormente, este planteamiento es complementado en el Tratado de las

pasiones mediante la introduccion del concepto de generosidad:

P.10. [...] creo que la verdadera generosidad, que hace que un hombre se
estime hasta el mas alto grado en que puede legitimamente estimarse,
consiste unicamente, por un lado, en que conoce que nada le pertenece de
verdad, salvo esa libre disposicion de sus voliciones, y que nada hay por lo
que deba ser alabado o censurado, salvo por que la utilice bien o mal; y, por
otro lado, en que siente en si mismo una resolucion firme y constante de
utilizarla bien, es decir, de no carecer jamas de la voluntad de emprender o
ejecutar todas las cosas que juzgara mejores. Lo cual es seguir perfectamente

la virtud. (AT XI 445-6)

39



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

De acuerdo con P.10., entonces, para alcanzar la generosidad se precisa de dos
requerimientos, a saber: (1) un agente generoso debe tener conciencia de que no existe
nada que le sea enteramente propio salvo su libre albedrio y que, en virtud de su uso,
puede ser considerado digno de alabanza o reproche y (2) un agente generoso debe
presentar una resolucion firme y continua para actuar conforme a su mejor juicio.

El segundo requerimiento para alcanzar la generosidad resulta un tanto curioso
si tenemos en cuenta la teoria cartesiana del error construida a partir de la cuarta
meditacion pues, si segin la libertad de espontaneidad nuestra voluntad es
condicionada (ya sea por la luz natural o por gracia divina) hacia aquello que se presenta
como bueno/verdadero, es menester cuestionarse como se podria carecer de la voluntad
de actuar conforme a aquello que se ha juzgado como la mejor opcion pues, como
también es mencionado en P.9., si el intelecto no se representase algo como bueno sin
que esto lo sea, el error practico seria imposible.

Una respuesta preliminar podria ser la siguiente: la libertad de espontaneidad
tiene lugar s6lo cuando hemos sido iluminados por la razén o por gracia divina, de
manera que, cuando una de estas no esta presente, es factible poner en duda incluso
aquello que ya se ha determinado como la mejor opcion posible, siendo asi necesaria
una resolucion firme una vez que se ha realizado el juicio.

Es posible respaldar esta respuesta preliminar cotejando algunos pasajes de la
obra del autor. Asi, por ejemplo, la segunda méxima de la moral provisional expuesta

en el Discurso reza de la siguiente manera:

P.11. Mi segunda méxima fue ser, en mis acciones, lo mas firme y resuelto
que pudiese, y seguir las opiniones mas dudosas, una vez que me hubiese
decidido por ellas, con tanta constancia como si hubiesen sido muy seguras
[...] Y asi, puesto que muchas veces las acciones de la vida no admiten demora,
es verdad muy cierta que cuando no esta en nuestro poder el discernir las
opiniones mdas verdaderas, debemos seguir las mdas probables; e incluso,
aunque no podamos notar mayor probabilidad en unas que en otras, debemos,
sin embargo, decidirnos por algunas, y considerarlas luego, ya no como

dudosas, en la medida en que se refieren a la préctica, sino como muy

40



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

verdaderas y ciertas, porque la razén que nos llevd a decidirnos por

ellas resulta ser asi. (AT VI 24-5)

Segun lo expuesto por P.11, pareciera necesario que la voluntad presente una particular

resolucion y firmeza una vez que se ha juzgado (dado que la vida apremia), sélo alli

donde las circunstancias particulares inicamente permiten una libertad de indiferencia.

Sin embargo, desde la otra acera, el planteamiento segun el cual una libertad de

espontaneidad es la que guia a la voluntad alli donde existe un claro conocimiento

acerca de lo bueno/verdadero es matizado y desarrollado de manera mas minuciosa en

otros pasajes de la obra de Descartes. En cuanto a ese particular, resulta especialmente

relevante el contenido de la carta que Descartes dirige al Padre Mesland el 2 de mayo

de 1644:

P.12. [...] te suplico observar que no dije que el hombre sea indiferente solo si
carece de conocimiento, sino, mas bien, que es mas indiferente mientras
menos razones conozca que lo impulsen mas a elegir un lado que otro; y esto,
me parece, no puede ser negado por nadie [...] Ya que me parece cierto que
ex magna luce in intellectu sequitur magna propensio in voluntate (de una
gran luz en el intelecto se sigue una gran inclinaciéon en la voluntad); de
suerte que, si vemos muy claramente que una cosa es buena para nosotros, es
muy dificil y, como yo creo, imposible—tanto como uno contintie en el
mismo pensamiento— detener el curso de nuestro deseo. Pero la naturaleza
del alma es tal que dificilmente atiende por mas de un momento a una Unica
cosa; asi tan pronto como nuestra atencion se desvia de las razones que nos
son conocidas sobre lo buena que una cosa es para nosotros, y nosotros
simplemente mantenemos en nuestra memoria aquello que nos parecid
deseable, podemos representarle a nuestro espiritu alguna otra razén que nos
haga dudar y asi suspender nuestro juicio, y quiza incluso formar un juicio

contrario. (AT IV 115-6)

En primer lugar, en este pasaje se expresa que el conocimiento reduce la indiferencia,

mas no la elimina por completo; en segundo lugar, parece reafirmar la tesis segun la

41



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

cual la voluntad es condicionada por el intelecto cuando este presenta razones
manifiestas, no obstante, es anadido un matiz temporal, ya que se precisa que esta
inclinacion es condicionada siempre y cuando uno se mantenga en el mismo curso de
pensamiento y, en tercer lugar, se remarca que nuestra atencion es de tal naturaleza que
es posible desviar la mirada incluso frente a una verdad manifiesta para luego
confrontarla con otras razones capaces de suspender el juicio inicial o, incluso, formar
uno nuevo que sea contrario a este.

En base al contenido de esta carta, algunos autores (véase Kenny 1968;
Cottingham 1988, 2002; Della Rocca 2006; Newman 2008; Svensson 2024) consideran
que en la filosofia cartesiana la manera segun la cual es adquirida una idea corresponde
a una especie de voluntarismo indirecto, a saber: que el poder de la voluntad en nuestro
control doxéstico es ejercido a través de representaciones que fungen de
intermediarias'? y, en ese sentido, nuestro juicio puede cambiar si la atencion de la
voluntad es redireccionada y, de manera analoga, como se afirma en las Pasiones del
alma, con ayuda de las representaciones adecuadas, también se puede ejercer un control

indirecto sobre las pasiones'? que se desea obtener:

P.13. Nuestras pasiones tampoco pueden excitarse directamente ni suprimirse

por la accién de nuestra voluntad, pero pueden serlo indirectamente por la

12 Lex Newman (2008, p. 343), por ejemplo, sefiala que “nuestro asentimiento no puede ser directamente
excitado o suspendido por la accién de nuestra voluntad, sino so6lo indirectamente a través de la
representacion de cosas que usualmente estan unidas al estado doxastico deseado, a saber: a través de la
representacion de razones para creer”; por otra parte, a partir del contexto reformatorio que supone la
primera meditacion, Michael Della Rocca (2006, p. 149) sefala que, “la suspension del juicio viene
después de la consideracion de razones para dudar y no simplemente por un decreto mental”.

13 En el articulo 27 de las Pasiones el autor define a las pasiones como “percepciones, sentimientos o
emociones del alma que se refieren particularmente a ella, y que son causadas, mantenidas y fortalecidas
por algiin movimiento de los espiritus” (AT XI 349).

Luego, en el articulo 29, destaca que es importante advertir que las pasiones son causadas,
mantenidas y fortalecidas por algin movimiento de los espiritus animales “a fin de distinguirlas de
nuestras voliciones, que pueden denominarse emociones del alma que se refieren a ella, pero que son
causadas por ella misma” (AT XI 350).

Finalmente, en el articulo 48, aclara que, por el hecho de que ciertos movimientos corporales
mantienen y fortalecen las pasiones, no es posible para el alma ejercer un control directo sobre ellas, ya
que casi todas vienen acompafiadas de “alguna emocion que se produce en el corazon y, por consiguiente,
también en toda la sangre y los espiritus, de suerte que, hasta que esa emocion haya cesado, permanecen
presentes en el pensamiento de la misma manera que los objetos sensibles estan presentes en ¢l mientras
actian contra los organos de los sentidos” (AT XI 363), y asi, mientras esta emocion esté presente “lo
mas que la voluntad puede hacer, mientras que esa emocion tiene pleno vigor, es no consentir a sus
efectos y retener muchos de los movimientos a los que predispone al cuerpo” (AT XI 364).

42



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

representacion de las cosas que suelen estar unidas a las pasiones que
queremos tener y que se contraponen a las que queremos rechazar. Asi, para
excitar en uno mismo el arrojo y quitar el miedo, no basta con tener voluntad
para ello sino que es necesario esforzarse en considerar las razones, los objetos
o los ejemplos que persuaden de que el peligro no es grande; que siempre hay
mayor seguridad en la defensa que en la huida; que tendremos la gloria y la
alegria de haber vencido, mientras que s6lo podemos esperar el pesar y la

vergilienza de haber huido, y cosas semejantes. (AT XI 362-3)

En consecuencia, de acuerdo con P.13, la voluntad seria capaz de estimular una pasion
determinada mediante la intervencion de representaciones asociadas a la pasion que se
quiere obtener o, de manera contraria, suprimir una pasion en acto mediante la
intervencion de representaciones asociadas a una pasion distinta; asimismo, segun P.12,
nuestro espiritu es capaz de redireccionar el juicio mediante la representacion de
razones contrarias a las razones que dieron curso al juicio original, lo cual es posible
gracias a la naturaleza particularmente dispersa del alma.

Siguiendo esta linea interpretativa, Frans Svensson (2024, p. 48) sostiene que,
de acuerdo a su lectura de los textos cartesianos, la inteleccion de nuestro mejor juicio
posible, “no necesariamente implica que debamos afirmar o perseguir esta o aquella
particular verdad/bien, incluso si se trata de casos de percepciones claras y distintas”,
sin embargo, como bien enfatiza Byron Williston (1999, p. 42), la pregunta realmente
dificil de responder es “cémo, en primer lugar, puedo moverme de una verdad
claramente aprehendida a una falsa, caracterizada ahora como verdadera” o, expresado
en otros términos, el movimiento que realiza la voluntad desde lo verdadero/bueno
hacia lo falso/malo no debiese ocurrir si el agente tiene conciencia de todas las
circunstancias implicadas, ya que supondria la libre eleccion de un perjuicio para si
mismo.

La respuesta a la interrogante de Williston es, desde nuestra perspectiva, que la
verdad/bien no siempre posee la fuerza necesaria para procurar el asentimiento/accion
si en medio existe un elemento motivacional que sea mds fuerte pues, como sefiala
Della Rocca (2006, pp. 148-150), para adoptar una creencia no basta con considerar la

evidencia que existe a favor de ella, sino que ademdas es necesario reconocer que la

43



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

evidencia que tenemos para confiar en ella es, efectivamente, evidencia y, para que esto
ultimo ocurra, debe haber una disposicion adecuada, libre de prejuicios, con respecto a
la verdad.

Por ejemplo, si un sujeto tiene frente a si evidencia suficiente para creer que X
y termina creyendo Y, puede haber al menos dos caminos que lo expliquen, a saber: (1)
existe una barrera cognitiva entre el sujeto y la evidencia para adoptar X de forma tal
que, como sostendria una posicion intelectualista, el error tendria lugar por una suerte
de ignorancia o, quiza de forma mas interesante, (2) existe un factor motivacional que
impida que el sujeto reconozca la evidencia para adoptar X como evidencia y, por
consiguiente, busque evidencia para adoptar Y.

En consecuencia, teniendo en consideracion que somos capaces de controlar
indirectamente qué ideas adoptar, es posible postular que en el proceso de adquisicion
de creencias que ofrece Descartes tiene cabida la adquisicion de creencias falsas
motivada por los deseos del propio agente. En otras palabras, el control indirecto de
nuestra voluntad con respecto a la adopcidon de creencias genera un espacio para el
autoengaio en la filosofia cartesiana (véase Della Rocca, 2006, p. 148).

Segun Alfred R. Mele (1987, p. 128) deben cumplirse cuatro condiciones para
tener frente a nosotros un caso de autoengafio, a saber: (1) la creencia que un agente
adquiere o retiene debe ser falsa; (2) el agente desea que la creencia adquirida o retenida
sea verdadera y, precisamente, ese deseo lo insta a manipular informacién relevante
para asegurar su convencimiento; (3) la manipulacion instada por el agente es causa
para que este adquiera o retenga una idea falsa y (4) si, en la cadena causal entre el
deseo para creer/retener una creencia y la manipulacion efectuada para creerla/retenerla
o entre la manipulacion y la efectiva adquisicion/retencion de la creencia falsa existe
algin intermediario accidental introducido intencionalmente por otro agente, esto no
hace a nuestro agente principal significativamente menos responsable de su
autoengafio'?.

Ante la vista de estas condiciones regresemos, entonces, a P.12: en la mentada

carta dirigida al Padre Mesland, Descartes sefiala que, mientras la mente de un agente

14 Asimismo, Mele (1987, p. 128) especifica que las condiciones (2) y (3) son las que, efectivamente,
logran que la adopcion de una creencia falsa corresponda a un caso de autoengaiio, ya que estas aseguran
que el error sea motivado y no accidental.

44



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

se mantenga en el curso de pensamiento que le permite inteligir aquello que le resulta
conveniente, parece sumamente dificil o quizé imposible “detener el curso de nuestro
deseo” (AT IV 115), no obstante, dado que la atencion que dispone la mente sobre el
contenido de sus representaciones no siempre es constante, consideramos que existe la
posibilidad de que esta desvie su atencion hacia otro objeto de tal manera que las
razones para persistir en el deseo inicial poco a poco se tornen opacas y, ante la ausencia
de razones que lo validen, el deseo se debilite.

El contenido de la carta dirigida a Mesland es sumamente interesante pues,
explicado con otras palabras, Descartes parece estar afirmando que es posible desviar
la inclinacion de la voluntad a asentir representaciones que, en virtud de la claridad de
sus razones, se presentan como correctas/buenas. Asi, este desvio supone que, ante la
consideracion de otras razones, el agente sea cada vez mas indiferente con respecto a
las representaciones que debiesen ser aceptadas de manera mas espontanea y, a su vez,
comienza a aceptar mas espontaneamente aquellas representaciones con respecto a las
cuales debiese ser indiferente!.

En virtud de lo que hemos expuesto, si bien es cierto que para Descartes la
voluntad se ve condicionada a asentir las percepciones claras y distintas y, mientras las
perciba, no se encuentra en su poder negar su verdad; tener una correcta disposicion
frente a la busqueda de la verdad, como destaca John Cottingham (2002, p. 354) si es
una accion voluntaria, asi como también lo es tener la suficiente fuerza de voluntad para
mantener nuestra atencion en las percepciones claras y distintas una vez que se han
hallado, de esta forma es posible afirmar que los seres humanos “estan completamente

en control de las circunstancias de su busqueda de la verdad, ya que la irresistibilidad

15 Para lograr explicar como es posible poner en duda las percepciones claras y distintas, Anthony Kenny
(1968, p. 197) enfatiza que, en primer lugar, esto podria ocurrir precisamente porque los prejuicios de
algunas personas impedirian contemplar la claridad de estas percepciones y, en segundo lugar, una vez
que estas verdades se han contemplado clara y distintamente, es posible dudar de ellas si consideramos
cierta distincion entre dudas de primer y segundo orden, por ejemplo: “Tomemos la proposicion “lo que
se ha hecho no puede ser deshecho”. Si explicitamente pienso en esta proposicion, sostiene Descartes,
no puedo dudar de ella en ese momento, i.e., no puedo evitar juzgar que es verdadera. Sin embargo,
aunque no pueda dudar de esta proposicion mientras los ojos de mi mente se posan en ella, puedo, por
asi decirlo, apartar la mirada y dudar de ella mediante circunloquios™ (1968, p. 183).

En consideracion de esta distincion entre la duda de primer y segundo orden es que Descartes
es capaz de poner en duda en la primera de las Meditaciones verdades tan simples como “2 + 2 =47,
mientras que, por otra parte, la proposicion “pienso, por lo tanto, existo” es inmune (al menos mientras
piense) a dudas de segundo orden y, en base a ello, se erige como el primer asentamiento epistemologico
solido en las Meditaciones.

45



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

de la luz natural siempre serd contingente por su propia libre eleccion tanto como se
mantengan enfocados en la luz”, i.e., una vez que una verdad clara y distinta es
percibida por la luz natural no puede sino ser asentida, no obstante, esta en nuestro
poder decidir si continuar enfocando nuestra atencion en dicha verdad, de manera tal
que, podriamos sugerir, las percepciones claras y distintas son te6éricamente ineludibles
pero contingentes en la practica.

Ahora bien, como ha sido sefialado mas arriba, el desvio que la mente ejerce
hacia representaciones menos confiables que aquellas que se presentan de manera
manifiesta como correctas/mejores entraila un componente motivacional, pues, por una
parte, en la deliberacion practica pareciera que tomamos nuestras decisiones
considerando el contenido representacional que nos motiva mds, sin tener en mente la
distincion entre la clasificacion de nuestros objetos de deseo (por ejemplo, sin advertir
cudles de ellos son prioritarios en el corto plazo o cudles de ellos son mejores en
términos cualitativos) y la fuerza motivacional que posee cada uno y, por otra parte, en
la deliberacion doxastica, es preciso subrayar que la aceptacion o el rechazo de una idea
no siempre depende exclusivamente de su evidencia epistémica o de la falta de ella
(véase Mele, 1987, p. 114).

En la carta que Descartes redacta a Mersenne el 27 de abril de 1637 (véase P.9)
el autor establece que basta con juzgar bien para obrar bien, de manera tal que todo
aquel que peca lo hace en ignorancia (omnis peccans est ignorans), no obstante, pocas
lineas después agrega lo siguiente: “Sin embargo, a menudo el intelecto representa
diferentes cosas a la voluntad al mismo tiempo. De ahi viene la frase video meliora
proboque, que aplica solo a los espiritus débiles” (AT I 366).

Esta ultima frase (video meliora proboque deteriora sequor) referencia al
personaje de Medea, quien enfrentada a un poderoso conflicto motivacional, actia
escuchando sus sentimientos (el amor que profesa a Jason) en lugar de su razon'®y,

como algunos autores advierten (Williston, 1999, 41; Gilby, 2012, p. 666), el contenido

16 Resulta interesante como Medea expresa el conflicto interno a través del soliloquio: “Medea, en vano
ofreces resistencia: no sé qué dios se opone a ti y algo admirable es esto o, sin duda, algo semejante a
esto es lo que se llama estar enamorado [...] Expulsa si puedes, desgraciada, de tu corazon de doncella
las 1lamas que de ¢l se han aduefiado. Si fuera capaz, estaria mas en mi sano juicio; pero me arrastra
contra mi voluntad una nueva fuerza, y mi deseo me aconseja una cosa, mi mente otra: jveo lo mejor y
estoy de acuerdo con ello, sigo lo peor!” (Ovidio, 2003, p. 424; Metamorfosis VII 25).

46



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

total de la misiva de Descartes parece encerrar una contradiccién pues, no es posible
que, al mismo tiempo, la percepcion intelectual fuerce el asentimiento de la voluntad y
que uno sea capaz de comprender lo mejor pero atn asi seguir lo peor.'’

Para intentar resolver esta contradiccion hay que tener presente, en primer lugar,
que para Descartes el conflicto no es propiciado por una pugna interna entre diferentes
facultades del alma, sino porque, en ocasiones, los estimulos que el cuerpo provoca en

la glandula pineal son diferentes a los que provoca el alma:

P.14. Todos los combates que acostumbramos a imaginar entre la parte
inferior del alma, que llamamos sensitiva, y la superior, que es razonable, o
bien entre los apetitos naturales y la voluntad, consisten simplemente en la
oposicion que existe entre los movimientos que el  cuerpo por sus espiritus y
el alma por su voluntad tienden a provocar al mismo tiempo en la glandula

[...] El error que se ha cometido haciéndolas representar diversos papeles,
normalmente contrarios entre si, solo proviene de que no se han distinguido
bien sus funciones de las del cuerpo, el Unico al que debemos atribuir todo

lo que puede observarse en nosotros que contradice a la razon. (AT XI 364-5)

De acuerdo con este pasaje, entonces, el error de pensar que existe un conflicto entre
diferentes partes del alma surge por el hecho de no tener del todo claro cuéles son sus
funciones y cuales son las del cuerpo. Asi, a grandes rasgos, para el autor, las
principales funciones o acciones del cuerpo son la producciéon y mantencion de los

movimientos necesarios para la conservacion de la vida (AT XI 331-2).

17 Podria sugerirse que la contradiccion que plantea la carta dirigida a Mersenne pierde relevancia al ser
contrastada con las Meditaciones en tanto que las ideas planteadas por el autor en su correspondencia no
necesariamente poseen el mismo valor que las ideas expuestas en una obra publicada. Ademas, el autor
no esta en obligacion de ser maximamente consistente con todas las ideas que plantea en las Meditaciones,
sobretodo si el contenido discutido en la misiva va mas alla de lo que Descartes plantea en sus obras. Sin
embargo, considero que es sumamente importante atender a esta contradiccion porque (1) el contenido
de la misiva en su conjunto parece contradictorio; (2) la discusion surge a raiz de ciertas observaciones
que el autor realiza en el Discurso y (3) es preciso determinar hasta qué punto, para Descartes, la voluntad
se encuentra condicionada por el intelecto ante la percepcion de ideas claras y distintas pues, por ejemplo,
en las Pasiones afirma que “la voluntad es tan libre por su naturaleza que nunca puede ser sometida” y,
en consencuencia, las voliciones “estan completamente en su poder” (AT XI 359). Agradezco a los pares
evaluadores, quienes me sugirieron justificar la relevancia de la contradiccion en la carta dirigida a
Mersenne en relacion con las tesis publicadas por Descartes.

47



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

Las pasiones del alma, por su parte, en tanto participantes de los movimientos
del cuerpo, se encuentran alineadas con el propdsito que a este tltimo le compete, i.e.,
procurar su conservacion y, en base a ello, el autor seiala que las pasiones de un ser
humano “incitan y predisponen su alma a querer las cosas para las que preparan su
cuerpo” (AT XI 359). A partir de esto, entonces, es preciso sefialar que las pasiones
corresponden a ciertas percepciones causadas, fortalecidas y mantenidas por los
movimientos corporales (véase n. 13) con la finalidad de presentar ciertas ideas capaces
de influenciar las decisiones que la mente realiza por medio de la voluntad y asi alinear
a esta ultima con los intereses corporales: “la utilidad de todas las pasiones consiste
unicamente en que fortalecen y hacen durar en el alma pensamientos, que ella hace bien
en conservar, y que sin eso podrian borrarsele con facilidad” (AT XI 383).

Sin embargo, Descartes advierte que la influencia de las pasiones no siempre es
positiva, ya que estas pueden llegar a ser tan fuertes que son capaces de alterar nuestra

percepcion de la realidad y asi conducirnos al exceso:

P.15. [...] casi siempre hacen parecer, tanto los bienes como los males que
representan, mucho mas grandes e importantes de lo que son; de suerte que
nos incitan a buscar unos y rehuir ~ otros con mas ardor y cuidado de lo que
conviene; como vemos también que a los animales a menudo les engafian las
trampas y, para evitar pequeflos males, se precipitan en otros mayores. Por eso
debemos servirnos de la experiencia y de la razon, para distinguir el
bien del mal y conocer su justo valor, a fin de no tomar lo uno por lo

otro y de no querer nada en exceso. (AT XI 431)

Entonces, asi como la voluntad es capaz de controlar indirectamente el curso de
nuestras pasiones (véase P. 13), también el cuerpo, a través de las pasiones, es capaz de

cambiar el curso deliberativo de la voluntad para procurar su subsistencia:

P.16. Mas la voluntad es tan libre por su naturaleza que nunca puede ser
sometida; y de las dos clases de pensamientos que he distinguido en el
alma, de los que unos son acciones, es decir, sus voliciones, y otros sus

pasiones, tomando esta palabra en su significado mas general, que

48



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

comprende toda clase de percepcion, las primeras estan completamente en su
poder y el cuerpo s6lo puede cambiarlas indirectamente mientras que, al
contrario, las ultimas dependen por completo de las acciones que las
producen y so6lo indirectamente puede cambiarlas el alma, excepto cuando es

ella misma su causa. (AT XI 359-360)

Mas arriba hemos sefialado que es necesario un componente motivacional para que la
mente desvie su atencion de las razones mas evidentes para asi decantarse por razones
mas oscuras. Sostuvimos, ademads, que esa fuerza motivacional es capaz de opacar las
razones que lucen mas claras y, a su vez, darle brillo a las razones que parecen mas
oscuras.

En consideracion de P.15, entonces, pretendemos proponer que ese componente
motivacional capaz de torcer el buen juicio reside en la intensidad de algunas pasiones
que, como se indica en P. 16, se encuentran al servicio del cuerpo para estimulan ciertas
ideas que sean capaces de interferir el juicio de la voluntad para alinearlo a sus intereses.

En consecuencia, para comprender la frase video meliora proboque deteriora
sequor'y asi, el fenémeno de la akrasia, es preciso advertir que el origen, persistencia
y fortalecimiento de las pasiones se encuentra intimamente conectado a procesos
corporales que, a menudo, ocasionan que la fuerza de estas pasiones resulte en una
experiencia opaca para la razon, pues, como indica brillantemente John Cottingham

aquello que

amenaza con abrumarnos cuando estamos bajo el agarre de una potencial
pasion dafina es, precisamente, el hecho de que nos esta ocurriendo algo que,
cuya base, se encuentra en nuestra composicion fisioldgica y nuestro pasado
historial psicolégico que, como mucho, s6lo comprendemos débilmente.

(1996, p. 210)
Sin embargo, pese a que las pasiones aportan cierta opacidad en la deliberacion, siendo

capaces de nublar el juicio, Descartes afirma muy claramente en P. 16 que “la voluntad

es tan libre por su naturaleza que nunca puede ser sometida”, sugiriendo que esta tiene

49



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

la capacidad de resistirse a la influencia ejercida por las pasiones, incluso si estas se
presentan con gran fuerza.

Igualmente, hacia el final de P.15 Descartes destaca que nos podemos servir de
la experiencia y de la razdn para desactivar la ilusion que las pasiones pueden ocasionar
y, de esa manera, lograr distinguir correctamente el bien del mal.

En la misma linea de pensamiento, el articulo 48 de las Pasiones (AT XI 366)
establece que “aquellos en quienes normalmente la voluntad puede vencer con mayor
facilidad las pasiones y detener los movimientos del cuerpo que las acompanan tienen
sin duda las almas mas fuertes”, pues sus voluntades combaten las pasiones “con sus
propias armas”, i.e., con “juicios firmes y precisos respecto al conocimiento del bien y
del mal, segtn los cuales ha resuelto conducir las acciones de su vida”, mientras que
otros no conocen la fuerza de su voluntad, pues no la hacen combatir con sus propias
armas, “sino solamente con las que le proporcionan algunas pasiones para resistir a
otras” y, dado que las pasiones son momentaneas y cambiantes, se contradicen entre si
y arrastran a la voluntad en contra de su mejor juicio.

Asi las cosas, pareciera que el antidoto para ejercer control sobre nuestras
pasiones consiste en “acostumbrarse a formar juicios ciertos y determinados respecto a
todas las cosas que se presentan y a creer que uno cumple siempre con su deber, cuando
hace lo que juzga ser lo mejor” (AT XI 460).

En consecuencia, para alcanzar este nivel de resolucion se recurre, nuevamente,
a la correcta inteleccion de lo mejor, sin embargo, para que el intelectualismo moral
logre su eficacia, se precisa de un profundo conocimiento de si mismo en tanto entidad
psicofisica pues, si logro ser consciente de que determinados estimulos ocasionan
ciertas pasiones (que no deseo) en mi, luego de un tiempo seria posible disipar esa

conexion causal a través del entrenamiento!®.

18 En el articulo 50 de las Pasiones Descartes afirma que “conviene saber también que, aunque los
movimientos, tanto de la glandula como de los espiritus y del cerebro, que representan al alma ciertos
objetos, estén unidos naturalmente a los que excitan en ella ciertas pasiones, pueden, sin embargo,
separarse de ellos por habito y unirse a otros muy diferentes” (AT XI 369) y, un poco mas adelante,
establece que este control sobre nuestras pasiones es cosa muy factibles pues, por medio del
adiestramiento, podemos lograr los resultados esperados incluso en los animales no racionales.

50



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

IV. Conclusion

En sintesis, pese a la evidencia recopilada en la seccion dos para establecer que
Descartes es partidario de que el error practico solo es posible como producto de la
ignorancia, parece factible compatibilizar la posibilidad de la akrasia dentro de su
planteamiento intelectualista si esta Gltima es revestida bajo el manto del autoengafio.

En primer lugar, segin los pasajes 5, 7, 8 y 9 la posesion de conocimiento debe
ser suficiente para inclinar el asentimiento de la voluntad con respecto a aquello que es
representado como verdadero y, a su vez, basta con haber juzgado correctamente qué
es lo mejor para tomar el mejor curso de accion.

En segundo lugar, parece notorio que la voluntad no siempre se decanta por lo
correcto o por lo mejor pero, como se establece en los pasajes 7 y 8, “la voluntad se
dirige unicamente a las cosas que tienen alguna apariencia de bondad” (AT XI 464), de
manera tal que, como es declarado en el pasaje 12, la mente precisa desviar su atencion
de las razones que, en primera instancia, inclinan su voluntad hacia una idea
determinada para asi concentrar sus esfuerzos en la busqueda de razones que le
permitan concebir una idea diferente como mejor a la primera y, asi, poder asentirla.

En tercer lugar, el desvio de la voluntad hacia razones menos claras que aquellas
que indican su mejor juicio debe implicar alglin tipo de motivacioén que pueda rivalizar
y, eventualmente, superar la motivacion supuesta en nuestro mejor juicio. Segln los
pasajes 14 y 15 la fuerza de esa motivacion reside en los movimientos que efectua el
cuerpo para intervenir la voluntad por medio de las pasiones del alma.

Finalmente, es preciso destacar que la motivacion resultante de las pasiones es,
en muchos casos, opaca a la razdn, i.e., no siempre comprendemos su origen ni su
propdsito. Sin embargo, pese a su opacidad, se presentan de una manera tan vivaz que
el agente forma el deseo de seguir su senda y, en base a tal motivacion, desvia su
atencion de las razones mas evidentes para considerar otras y, al menos por un instante,
se convence de que el camino de las pasiones es, efectivamente, el correcto, activando

asi el autoengafio para actuar (indirectamente) de forma akratica.

51



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacidon entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
[SSN 2735-6140

Referencias bibliograficas

Cottingham, J. (1986). Descartes. Blackwell.

Cottingahm, J. (1988). The Intellect, the Will, and the Passions: Spinoza’s Critique of
Descartes, Journal of the History of Philosophy, 26 (2), 239-257.

Cottingham, J. (1996). Cartesian Ethics: Reason and the Passions, Revue
Internationale de Philosophie, 50, 193-216.

Cottingham, J. (2002). Descartes and the Voluntariness of Belief, The Monist, 85
(3), 343-360.

Curley, E. (1993). Certainty: Psychological, Moral and Metaphysical. En Voss, S.
(Ed.), Essays on the Philosophy and Sciencie of René Descartes, (pp. 11-30).
Oxford University Press.

Della Rocca, M. (2006). Judgment and will. En Gaukroger, S. (Ed.), The Blackwell
Companion to Descartes’s Meditations, (pp. 142-159). Blackwell.

Descartes, R. (1964-1976). (Euvres de Descartes, 12 vols. Charles Adam & Paul
Tannery, (Eds.), J. Vrin.

Descartes, R. (2009). Discurso del método (Caimi, Mario, trad.). Ediciones
Colihue.

Descartes, R. (2019). Las pasiones del alma (Martinez, José; Andrade =~ Boué, Pilar,
trad.). Tecnos.

Descartes, R. (2022). Meditaciones acerca de la Filosofia Primera. Tomo I (Diaz,
Jorge Aurelio, trad.). Siglo del Hombre Editores.

Diaz, J. (1996). Y asi me equivoco y peco”. Consideraciones sobre el error  en
Descartes, Universitas Philosophica, 25, 125-139.

Gilby, E. (2012). Descartes’s account of indifference, Renaissance Studies, 26 (5),

658-672.

Gomez-Lobo, A. (1990). Los axiomas de la ética socratica, Meéthexis (3), 1-13.

Kenny, A. (1968). Descartes. A Study of his Philosophy. Random House.

Mele, A. (1987). Irrationality. An Essay on Akrasia, Self-Decepton, and Self-

Control. Oxford University Press.

52



Alvaro Urrutia Soto
Breve reflexion en torno a la relacion entre conocimiento y libertad en la teoria
cartesiana del error

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 28-53
ISSN 2735-6140

Newman, L. (2008). Descartes on the Will in Judgment. En Broughton, J. &
Carriero, J. (Eds.) A Companion to Descartes, (pp. 334-352). Blackwell.

Ovidio. (2003). Metamorfosis (Alvarez, Consuelo & Iglesias, Rosa, trad.). Catedra.

Platon. (2006). Protagoras (Divenosa, Marisa, trad.). Losada.

Scribano, E. (2008). Guida alla lettura delle Meditazioni metafisiche di =~ Cartesio.
Laterza.

Spinoza, B. (2014). Etica, demostrada segun el orden geométrico (Pefia, Vidal,
trad.). Alianza Editorial.

Svensson, F. (2024). Descartes’s Moral Perfectionism. Routledge.

Urrutia Soto, A. (2024). Certeza metafisica y certeza moral: Una interpretacion  de
la duda metodica cartesiana a partir de una distincion conceptual, Sintesis.
Revista de Filosofia, VII (1), 142-163.

Williston, B. (1999). Akrasia and the passions in Descartes, British Journal for  the
History of Philosophy, 7 (1), 33-55.

53



