
 

 100 

De la Democracia a la Infocracia: Consecuencias del Capitalismo de la Información según 

la perspectiva de Byung-Chul Han 

From Democracy to Infocracy: Consequences of Information Capitalism from the 

Perspective of Byung-Chul Han 

Boris Saavedra Pérez1 

Universidad San Sebastián, Concepción, Chile 

bsaavedrap@docente.uss.cl 

 

Resumen 

La noción de infocracia, acuñada por Byung-Chul Han, ofrece un marco interpretativo para 

dilucidar la transformación estructural de la democracia contemporánea. En este nuevo 

régimen, dominado por el capitalismo de la información, los fundamentos políticos, éticos y 

comunicativos de la vida social se ven profundamente reconfigurados. El poder ya no opera 

mediante la coerción, sino a través de la seducción y la autosubordinación, produciendo una 

forma de dominación invisible que erosiona la comunidad política. 

Desde esta perspectiva, es factible sostener que la saturación informativa, la inmediatez 

digital y la emocionalización del discurso público han debilitado la escucha, la reflexión y la 

posibilidad misma del diálogo, dando lugar a una posdemocracia paliativa caracterizada por 

 
1 Magister en Doctrina Social de la Iglesia (Universidad San Sebastián), Diplomado en Estudio Interreligioso e 
Intercultural (Universidad Católica de Temuco) y Licenciado en Filosofía (Universidad Católica de la Santísima 
Concepción). Se desempeña como docente en la Universidad San Sebastián impartiendo las asignaturas de 
Antropología Filosófica, Ética, Persona y Sociedad, y Filosofía del Arte. También realiza clases en la 
Universidad Católica de la Santísima Concepción, dictando las asignaturas de Fundamentos Filosóficos y Ética 
Profesional. 
https://orcid.org/0000-0003-3307-907X 



 

 101 

la fragmentación, la dispersión y el agotamiento colectivo. A partir de este diagnóstico, se 

integran aportes de Shoshana Zuboff y Sara Ahmed con el propósito de ampliar la 

conceptualización del poder digital y de la dimensión política de los afectos. 

Bajo este objetivo, se expone la propuesta de Han en torno a una forma de resistencia fundada 

en la recuperación de la vita contemplativa, el silencio y la escucha, entendidas como 

prácticas políticas centradas en restituir la atención, la alteridad y el cuidado de lo común. 

Por último, se argumenta que la revitalización de la democracia en la era de la infocracia 

requiere no solo una transformación de la subjetividad, sino también disputas de carácter 

sistémico e institucional orientadas a reconstruir la comunidad política como un espacio de 

cuidado, deliberación y pensamiento compartido. 

Palabras clave: Democracia, infocracia, capitalismo, información, Byung-Chul Han. 

 

Abstract 

The notion of infocracy, coined by Byung-Chul Han, provides an interpretive framework for 

elucidating the structural transformation of contemporary democracy. Under this new 

regime, dominated by information capitalism, the political, ethical, and communicative 

foundations of social life are profoundly reconfigured. Power no longer operates primarily 

through coercion, but through seduction and self-subjugation, producing an invisible form of 

domination that erodes the political community. 

From this perspective, it can be argued that informational saturation, digital immediacy, and 

the emotionalization of public discourse have weakened listening, reflection, and the very 

possibility of dialogue, giving rise to a palliative post-democracy characterized by 

fragmentation, dispersion, and collective exhaustion. On the basis of this diagnosis, insights 



 

 102 

from Shoshana Zuboff and Sara Ahmed are incorporated in order to expand the 

conceptualization of digital power and the political dimension of affects. 

With this aim, the paper presents Han’s proposal for a form of resistance grounded in the 

recovery of vita contemplativa, silence, and listening, understood as political practices 

oriented toward restoring attention, alterity, and the care of the common. Finally, it is argued 

that the revitalization of democracy in the age of infocracy requires not only a transformation 

of subjectivity, but also systemic and institutional struggles aimed at reconstructing the 

political community as a space of care, deliberation, and shared thought. 

Keywords: Democracy, infocracy, capitalism, information, Byung-Chul Han. 

Fecha de Recepción: 01/11/2025 – Fecha de Aceptación: 23/12/2025 

 

1. Introducción 

Tradicionalmente, la democracia ha sido concebida como un sistema político sustentado en 

la libertad y la participación ciudadana. Su esencia radica en posibilitar la deliberación libre, 

es decir, el intercambio abierto de ideas y opiniones sin coacción, garantizando la efectiva 

participación de todos los individuos en la toma de decisiones colectivas. De este modo, la 

igualdad del voto asegura que cada ciudadano posea el mismo valor político, promoviendo 

la justicia y la equidad dentro del sistema electoral. 

No obstante, esta concepción clásica se encuentra hoy profundamente tensionada por lo 

que el filósofo surcoreano-alemán Byung-Chul Han denomina el régimen de la infocracia, 

una nueva forma de dominación articulada en torno al procesamiento masivo de datos, la 

digitalización y la reconfiguración del poder. En este nuevo escenario, la producción y 

circulación de información adquieren un rol central en la administración de la vida pública, 



 

 103 

pues desplazan las formas disciplinarias tradicionales por mecanismos más sutiles de 

vigilancia, predicción y control algorítmico. 

De ahí que el presente artículo propone realizar un análisis crítico de esta transición, 

atendiendo a sus principales implicancias políticas y éticas. El objetivo general consiste en 

reflexionar filosóficamente sobre el impacto de la digitalización, la vigilancia algorítmica y 

la hiperinformación, fenómenos que han configurado una crisis estructural de la democracia 

contemporánea al transformar radicalmente los modos de subjetivación, deliberación y 

participación ciudadana. Asimismo, se integran aportes de Shoshana Zuboff y Sara Ahmed 

con la finalidad de complejizar la comprensión del poder digital y de la dimensión política 

de los afectos. 

Para este propósito, la investigación se organiza en tres aspectos interrelacionados. En 

primer lugar, se examina la genealogía de la infocracia, identificando su influencia a partir 

de las plataformas digitales, donde los algoritmos operan como nuevos dispositivos de poder. 

En segundo lugar, se analizan las consecuencias políticas derivadas del capitalismo de la 

información, particularmente en lo que concierne a la erosión de la privacidad, la 

fragmentación del espacio público y la automatización de la atención. Finalmente, se discuten 

las posibilidades de resistencia y reactivación de la democracia en este nuevo contexto, 

acentuando la necesidad de repensar la participación, la autonomía y la libertad frente a los 

dispositivos de control digital que moldean la vida contemporánea. 

2. Genealogía de la infocracia: del régimen disciplinario al régimen de la 

información 

Siguiendo parcialmente la tradición foucaultiana, Byung-Chul Han establece que el régimen 

disciplinario, propio de la modernidad, se estructuraba fundamentalmente en torno a la 

vigilancia del cuerpo, la corrección y la normalización sistemática de la conducta. En este 

marco, el poder operaba mediante instituciones visibles, tales como: la escuela, la fábrica, el 

hospital y la prisión; cuya función consistía en formar sujetos dóciles y productivos dentro 



 

 104 

de un aspecto de control social claramente delimitado. Sin embargo, debido a la 

industrialización y consolidación del capitalismo, este tipo de poder biopolítico va 

transitando progresivamente hacia un nuevo tipo de poder más sutil. En relación a lo descrito, 

Costa (2021) otorga un antecedente relevante: 

El biopoder moderno, el poder sobre la vida que se inaugura en Europa entre los siglos 

XVI y XVII y que se dirige a regular, administrar, modular y conducir la vida de los 

individuos y las poblaciones, actúa no solo sobre los cuerpos biológicos, sobre sus 

fuerzas físicas, sus gestos y movimientos, sus rutinas cotidianas, sino también sobre 

sus creencias, sus deseos, sus intereses, sus estados de ánimo, sus afectos, sus gustos, 

sus decisiones. (p. 34) 

Así, lo mencionado por Costa (2021) sintetiza con lucidez el modo en que el biopoder 

moderno logró expandir su control más allá de la dimensión física, alcanzado, incluso, los 

ámbitos afectivos y simbólicos de la existencia humana. 

Entonces, bajo la impronta del neoliberalismo, este tipo de poder deja de requerir 

mecanismos coercitivos directos o estructuras disciplinarias visibles y opera, en cambio, a 

través de la autoexplotación y la autooptimización voluntaria del sujeto. Es en este 

desplazamiento donde se configura una transformación decisiva en la lógica del poder 

contemporáneo, tal como Alcázar Arellano (2016) señala: 

De la Biopolítica se ha pasado a “la Psicopolítica” y sendas formas obedecen a facetas 

distintas de la producción capitalista. La dominación y explotación de la psique es el 

objetivo del poder neoliberal en la era de la información y la comunicación, es la 

“forma de gobierno” del capitalismo posindustrial. (p. 185) 

Por eso, la psicopolítica, que opera actualmente, consiste en un dispositivo de control 

internalizado e invisible, donde ya no se trata de imponer la obediencia desde fuera, sino de 



 

 105 

seducir al sujeto para que participe activamente en su propio sometimiento, convencido de 

que, en realidad, actúa libremente. Sobre esto Han (2014) sostiene: 

El neoliberalismo como una nueva forma de evolución, incluso como una forma de 

mutación del capitalismo, no se ocupa primeramente de lo «biológico, somático, 

corporal». Por el contrario, descubre la psique como fuerza productiva. Este giro a la 

psique, y con ello a la psicopolítica, está relacionado con la forma de producción del 

capitalismo actual, puesto que este último esta determinado por formas de producción 

inmateriales e incorpóreas. (pp. 41–42) 

Este novedoso tipo de dominación se sustenta sobre la promesa de una libertad que tiene por 

objeto la autorrealización, la eficiencia y la optimización constante, lo que configura una 

forma de poder que se disfraza de autonomía. En este tránsito, la psicopolítica, al transformar 

el control en autonomía, convierte la libertad en un instrumento de dominación, tal como 

Almeyda (2022) asevera: “La psicopolítica, como Han denomina a este concepto 

legitimador, es un tipo especifico de violencia y poder que se relaciona directamente con la 

libertad y con el modo en que el individuo se relaciona con esta” (p. 301).  

La paradoja contemporánea, por tanto, consiste en que el sujeto cree actuar libremente 

mientras participa activamente en los mecanismos que garantizan su propio control. Como 

Han (2017) advierte: “Vivimos en una época posmarxista. En el régimen neoliberal la 

explotación ya no se produce como alienación y desrealización de sí mismo, sino como 

libertad, como autorrealización y autooptimización” (p. 64). De este modo, la dominación se 

disfraza de independencia y el control se legitima como expresión de la elección individual. 

Por lo tanto: 

Con la industrialización comienza el régimen disciplinario. La propia dominación 

adopta una forma maquinal. El poder disciplinario introduce a las personas en el 

engranaje de la máquina panóptica. La digitalización produce el régimen de la 



 

 106 

información cuya psicopolítica vigila y controla la acción por medio de algoritmos e 

inteligencia artificial. (Han, 2023, p. 95) 

En consecuencia, este desplazamiento marca un cambio cualitativo en la lógica del poder, 

pues el sujeto ya no es oprimido mediante la coerción o la disciplina física, sino a través de 

la sobreexposición y la autogeneración constante de información. Por lo que ya no se le 

encierra, más bien se le induce a exhibirse, a mostrarse, dentro de un espacio digital que 

convierte la visibilidad en una forma de vida. 

En este contexto, la vigilancia no se impone desde una autoridad visible, al contrario, se 

integra en los dispositivos cotidianos que son utilizados por los sujetos, tales como: 

smartphones, aplicaciones, buscadores y sistemas operacionales que extraen y procesan los 

datos generados en cada interacción. 

Ahora bien, desde una perspectiva estructural más amplia, la socióloga estadounidense 

Shoshana Zuboff (2020) sostiene que, bajo la dinámica del capitalismo de la vigilancia2, esta 

extracción masiva de datos no opera únicamente mediante mecanismos psicopolíticos o de 

autosubordinación, en rigor se articula por intermedio de formas coercitivas y disciplinarias 

más tradicionales, particularmente a través de asimetrías informacionales, arquitecturas 

digitales opacas y marcos institucionales que concentran el poder de decisión en manos de 

grandes corporaciones tecnológicas. 

Esta divergencia analítica entre Han y Zuboff resulta fundamental para comprender la 

complejidad del régimen de la información contemporánea. Puesto que, mientras Byung-

Chul Han privilegia el análisis de los mecanismos psicológicos de autosubordinación, Zuboff 

enfatiza las estructuras de poder corporativo-estatal que operan independientemente de la 

conciencia individual, esto es: contratos de adhesión ambiguos, arquitecturas de elección 

 
2 Para Zuboff, el capitalismo de la vigilancia constituye una nueva forma histórica de capitalismo, distinta tanto 
del capitalismo industrial como del informacional, cuyo rasgo central radica en la apropiación privada de la 
experiencia humana como materia prima destinada a la generación de ganancias y al ejercicio del poder. 



 

 107 

manipuladas, concentración oligopólica del mercado tecnológico y ausencia de modelos 

regulatorios efectivos. 

Dicho esto, no se trata necesariamente de enfoques contradictorios, más bien son 

complementarios, ya que la eficacia del capitalismo de la vigilancia radica, precisamente, en 

la coyuntura entre la seducción psicopolítica y la coerción sistémica. 

Por ende, la información acumulada destaca una forma de poder que no necesita 

subordinar cuerpos visibles, sino procesar subjetividades, datos y flujos informativos. No 

obstante, siguiendo con la propuesta del filósofo surcoreano-alemán, este asevera: “El 

capitalismo de la información, que se basa en la comunicación y la creación de redes, hace 

que técnicas de disciplina como el aislamiento espacial, la estricta reglamentación del trabajo 

o el adiestramiento físico queden obsoletas” (Han, 2022b, p. 10). 

Entonces, el nuevo orden se configura mediante la digitalización de la esfera pública, la 

transparencia hiperbólica, la fragmentación del discurso y el debilitamiento de la acción 

comunicativa. Lo cual conlleva que la vida comunitaria y política se disuelva en un torrente 

de estímulos inmediatos, donde el juicio crítico cede ante la lógica del me gusta y la reacción 

emocional. 

Por otro lado, según el filósofo-surcoreano alemán la eficacia de este nuevo tipo de 

mecanismo sigue radicando en la autosubordinación del sujeto y en su adhesión voluntaria a 

un sistema que lo recompensa con gratificaciones simbólicas. Por ello, Han (2022a) sostiene: 

Mucho más eficaz es la técnica de poder que se encarga de que las personas se 

subordinen por sí mismas al sistema de gobierno. Su peculiar eficacia se debe a que, 

en lugar de actuar con prohibiciones y privaciones, lo hace con favores y 

satisfacciones. En lugar de hacer a las personas dóciles, trata de hacerlas 

dependientes. Esta lógica de la eficacia del neoliberalismo se puede aplicar también 

a la vigilancia. (p. 33) 



 

 108 

Con esto, el poder informacional se revela más persuasivo que represivo; seduce en lugar de 

imponer, recompensa en lugar de castigar. Pero esta sutileza encubre una estructura de 

control más profunda, pues transforma la libertad en una forma de servidumbre voluntaria, 

donde la transparencia y la conectividad se presentan como virtudes democráticas, cuando 

en realidad funcionan como mecanismos de extracción y normalización de la conducta. 

El resultado de esta mutación estructural es una crisis profunda de la democracia, 

entendida no solo como régimen político, sino como espacio de deliberación racional, 

construcción de sentido y acción colectiva. En efecto, Byung-Chul Han (2022b) advierte: “la 

democracia se hunde en una jungla impenetrable de información” (p. 41), debido a que, en 

este nuevo escenario, la saturación informativa sustituye la reflexión por el ruido, el diálogo 

por la polarización y la verdad por la eficacia comunicativa. En esta línea, Vázquez y Ruiz 

(2025) amplían el diagnóstico vislumbrado por Han al señalar que 

el mundo, entonces, no se trata ya sobre hechos y realidades, se trata sobre la 

percepción que se quiere generar de verdades artificiales, construidas no solo a partir 

de mentiras, sino de la reproducción de éstas en los espacios digitales. (p. 145) 

De esta manera, la lógica informacional deja de orientarse a la búsqueda de la verdad para 

centrarse en la producción de efectos de veracidad, donde la apariencia adquiere más valor 

que la comprobación, y la circulación de mensajes importa más que su contenido. Asimismo, 

Bellver y Romero-Wenz (2022) explican que “Han entiende que la democracia solo es 

posible desde el reconocimiento de la verdad” (p. 171). 

Por lo que, cuando la verdad se sustituye por la mera circulación de información o por 

la producción de apariencias, el fundamento mismo de la deliberación democrática se 

erosiona. Lo que implica una transformación de la opinión pública en una esfera de 



 

 109 

percepción administrada, donde los algoritmos determinan qué debe ser visible, creíble o 

relevante, lo cual termina asemejándose al Big Brother orwelliano3. 

En consecuencia, esta dinámica de simulación permanente conduce, como manifiesta 

nuevamente Han (2022a), a la desaparición de toda distancia crítica: “La comunicación 

digital como nueva forma de producción elimina rigurosamente los espacios protegidos y 

transforma todo en informaciones y datos. De este modo se pierde toda distancia protectora. 

En la hipercomunicación digital todo se mezcla con todo” (p. 45). 

Así, la pérdida de esta distancia temporal y simbólica, termina por alterar las condiciones 

mismas del pensamiento político, pues todo se vuelve inmediato, transparente y 

cuantificable. La intimidad se disuelve a causa de la exposición constante, y el sujeto, 

reducido a un conjunto de datos circulantes, se convierte en objeto de cálculo, predicción y 

estandarización. 

En definitiva, para Han, la democracia—comúnmente asociada a la deliberación y al 

juicio racional—aparece hoy tensionada por un imperativo de la visibilidad y del 

rendimiento, donde el sentido se disipa en los flujos informativos y la autonomía se confunde 

con la hiperconectividad. Si bien es cierto que la democracia dista de constituirse como un 

espacio plenamente transparente de deliberación racional, el diagnóstico de Byung-Chul Han 

pone de relieve que la digitalización y el neoliberalismo no solo intensifican estas tensiones, 

sino que las reconfiguran de manera cualitativamente distinta. Considerando esto, la 

democracia contemporánea se ve amenazada no tanto por la supresión directa de la 

autonomía, más bien por su alteración en una forma de autoexposición, autooptimización y 

control voluntario. 

 
3 Cabe señalar que la referencia al Big Brother orwelliano permite ilustrar ciertas continuidades en las formas 
del control, pero resulta insuficiente para dar cuenta de la lógica que rige la infocracia. En 1984, el poder se 
ejerce mediante una vigilancia externa, centralizada y coercitiva; en cambio, en el análisis de Byung-Chul Han, 
el control opera de manera descentralizada a través de la autoexposición, la transparencia y la gestión 
algorítmica de la atención, lo que produce una forma de dominación menos perceptible y más eficaz. 



 

 110 

3. Consecuencias del capitalismo de la información 

A partir del desplazamiento en la lógica del poder, la comunicación política experimenta una 

transformación profunda debido a las dinámicas del capitalismo de la información, que 

convierte los datos, las emociones y la atención en recursos estratégicos de control. Así, los 

procesos electorales terminan por destacarse como auténticas guerras de información, donde 

la verdad se diluye entre estrategias de persuasión algorítmica, noticias falsas y manipulación 

emocional. 

En efecto, al considerar, por ejemplo, el caso de las fake news, resulta evidente que el 

régimen de la información no persigue reflejar fielmente la realidad, por el contrario, prioriza 

la captura de la atención y la movilización emocional de los usuarios. 

Por lo tanto, las fronteras entre lo verdadero y lo falso se vuelven difusas, y el valor de 

la información se mide más por su capacidad de circular que por su contenido factual. Por 

eso, Han (2021b) menciona: “Las fake news son informaciones que pueden ser más efectivas 

que los hechos” (p. 18). Efectivamente, en el marco de la economía de la atención, lo que 

prevalece no es la veracidad del mensaje, sino su capacidad para conmover, capturar la 

atención y viralizarse. De esta manera, la información se transforma en un instrumento de 

manipulación afectiva, que se encuentra disponible al servicio de un mercado digital que 

capitaliza el miedo, la indignación o el deseo de pertenencia como fuentes de rentabilidad 

tanto simbólica como económica. La infocracia representa, en este sentido, una mutación del 

poder, pues el control deja de ejercerse por represión para operar mediante la gestión de la 

información y la manipulación de la atención. En ella, el ciudadano deja de ser un sujeto 

deliberante para convertirse en un reducto de datos y emociones, mientras la verdad política 

se disuelve en la competencia por la influencia y el reconocimiento. 

Por consiguiente, el capitalismo de la información consolida un escenario 

posdemocrático en el que la eficacia comunicativa suplanta a la legitimidad racional, y el 

ruido digital sustituye el diálogo como fundamento de lo común. Precisamente, esto ocurrió 



 

 111 

con la campaña presidencial de Trump en el 2016, donde, según Byung-Chul Han, el 

entonces candidato republicano utilizó sus redes sociales para promover su candidatura y 

programa de gobierno, evidenciando un verdadero marketing psicopolítico: “Trump, el 

primer presidente con Twitter, trocea su política en tuits. No son visiones, sino informaciones 

virales, las que los determinan. La infocracia fomenta la acción instrumental orientada al 

éxito” (Han, 2022b, p. 35). 

Por ende, para el filósofo surcoreano-alemán, las campañas contemporáneas constituyen 

uno de los fenómenos más paradigmáticos de este nuevo régimen, ya que el debate racional 

cede ante la viralidad, y la opinión pública va siendo moldeada por flujos de datos 

gestionados por bots, troles y plataformas digitales que operan según los intereses del 

mercado y del poder. Por este motivo, Han (2022b) sostiene: “La mediocracia como 

telecracia se basaba en el espectáculo y el entretenimiento, no en las noticias falsas y la 

desinformación. Solo la red digital creó las condiciones estructurales previas para las 

distorsiones infocráticas de la democracia” (p. 38). Con esto, se vislumbra la mutación de 

una democracia mediática, sustentada en la representación y la imagen televisiva, hacia una 

democracia algorítmica, regida por la popularidad digital y la circulación incesante de datos. 

Asimismo, es relevante advertir que no se trata simplemente de una evolución 

tecnológica, sino de un desplazamiento ontológico en la forma en que lo político se 

manifiesta, se percibe y se experimenta. Pues, en la era digital, la mediación técnica no solo 

organiza la comunicación, también produce subjetividades y condiciona las formas de lo 

común. Sobre esto, Bellver y Romero-Wenz (2022) afirman:  

El orden digital de la información liquida tanto la factibilidad de lo que no se puede 

negar como los relatos que dan sentido. El otro desaparece como interlocutor y su 

lugar es ocupado por perfiles de personalidad, cuyo comportamiento es predecible y 

manipulable. (p. 171) 



 

 112 

Bajo este régimen, la política pierde su sentido, porque se disuelve la comunidad de iguales 

que antes se articulaba mediante el reconocimiento recíproco y el relato compartido. Además, 

la lentitud estructural de la democracia, basada en la argumentación, el consenso y el 

procedimiento deliberativo, se vuelve incompatible con la aceleración informacional propia 

de la era digital. Debido a que en una sociedad regida por la inmediatez y la sobreexposición 

el tiempo necesario para el pensamiento se percibe como un obstáculo. Así lo expresa Han 

(2022b) al señalar: 

La democracia es lenta, larga y tediosa, y la difusión viral de la información, la 

infodemia, perjudica en gran medida el proceso democrático. Los argumentos y los 

razonamientos no tienen cabida en los tuits o en los memes que se propagan y 

proliferan a velocidad viral. (p. 42) 

De este modo, el proceso democrático, que requiere tiempo, reflexión y diálogo, se ve 

desplazado por la lógica del rendimiento y la comunicación instantánea. La política se 

convierte en espectáculo, el ciudadano en usuario y el voto en un gesto emocional más que 

en una decisión racional. De ahí que Han (2022b) afirma: “el corazón no es un órgano de la 

democracia. Cuando las emociones y los afectos dominan el discurso político, la propia 

democracia está en peligro” (p. 76). 

Ahora bien, en contraste con la postura de Byung-Chul Han, quien tiende a concebir la 

emocionalización del discurso público como un mecanismo de control psicopolítico que 

debilita la deliberación democrática, la investigadora Sara Ahmed (2015), en su libro La 

política cultural de las emociones, sostiene que las emociones no son meramente estados 

psicológicos individuales ni meros instrumentos de manipulación algorítmica, en realidad 

son prácticas sociales y culturales que circulan entre cuerpos y producen efectos políticos 

específicos: 

Así que las emociones no son simplemente algo que “yo” o “nosotros” tenemos, más 

bien, a través de ellas, o de la manera en que respondemos a los objetos y a los otros, 



 

 113 

se crean las superficies o límites: el “yo” y el “nosotros” se ven moldeados por —e 

incluso toman la forma de— el contacto con los otros. (Ahmed, 2015, p. 34) 

Adicionalmente, para Ahmed, las emociones no son antitéticas a la política democrática; al 

contrario, son fundamentales para la formación de colectividades, solidaridades y 

movimientos de resistencia4. Desde esta perspectiva, el problema no radica en la presencia 

de emociones per se en el espacio público, sino en quién tiene el poder de nombrarlas, 

canalizarlas y legitimarlas. 

En consecuencia, la diferencia fundamental entre Han y Ahmed estriba en que mientras 

el primero contrapone razón y emoción como términos excluyentes (privilegiando la primera 

y desconfiando de la segunda), Ahmed comprende que toda deliberación racional está ya 

siempre atravesada por dimensiones afectivas. Por lo que no existe un logos puro separado 

del pathos; el pensamiento crítico mismo está sostenido por afectos como la curiosidad, la 

indignación ante la injusticia o el cuidado por el otro. 

En este sentido, la emocionalización del discurso político no sería necesariamente una 

degradación de la democracia, de hecho podría constituirse como una evidencia de su 

vitalidad afectiva, siempre y cuando esas emociones no sean instrumentalizadas 

unilateralmente por poderes algorítmicos o corporativos, sino que puedan circular, 

transformarse y articularse en proyectos colectivos de emancipación. 

Aun así, para Byung-Chul Han el sistema democrático se debilita cuando la deliberación 

racional, basada en el reconocimiento del otro como interlocutor válido, es desplazada por 

una lógica predominantemente emocional. Siguiendo este razonamiento, y tal como se ha 

 
4 Al respecto, para Ahmed, algunos movimientos recientes como #MeToo, Black Lives Matter, las 
movilizaciones climáticas o las revueltas feministas evidencian que las emociones compartidas pueden operar 
como vínculos políticos potentes capaces de generar una acción colectiva transformadora. Estas movilizaciones 
han recurrido a las mismas plataformas digitales que Han denuncia como dispositivos de control, utilizándolas 
para organizar comunidades afectivas de resistencia capaces de producir desplazamientos legislativos, 
culturales y políticos significativos. 



 

 114 

señalado en una investigación previa, se sostiene que: “En este aspecto, el capitalismo 

estimula y manipula las emociones estratégicamente, para que los sujetos se mantengan 

constantemente en un estado de carencia permanente” (Saavedra Pérez, 2025, p. 14). 

De acuerdo con esto, la práctica política se ve progresivamente colonizada por 

emociones como la indignación, el miedo o una empatía instrumentalizada, que sustituyen al 

diálogo razonado. Por lo cual: “El aumento del miedo y del resentimiento provoca el 

embrutecimiento de toda la sociedad y, en definitiva, acaba siendo una amenaza para la 

democracia” (Han, 2024, p. 14). Se pierde así la escucha, el diálogo argumentativo y la 

expectativa de una comunicación intersubjetiva orientada al entendimiento, siendo 

reemplazadas por una dinámica de reacción inmediata. De manera que “la crisis de la 

democracia es ante todo una crisis del escuchar” (Han, 2022b, p. 48), porque, en lugar de 

escuchar, los sujetos se limitan principalmente a scrollear y publicar, reforzando burbujas de 

afinidad que confirman sus propias creencias y debilitan el encuentro con el otro. Esta 

dinámica constituye una esfera pública saturada de ruido, donde la comunicación se convierte 

en una sucesión de monólogos paralelos. Asimismo, la intersubjetividad, mediada por la 

pantalla digital, es distorsionada, pues el otro deja de ser una presencia concreta para 

transformarse en una imagen o en un reflejo filtrado, lo que termina por nublar la posibilidad 

misma del reconocimiento. 

En este contexto, las redes sociales, al potenciar las emociones mediante algoritmos y 

mecanismos de retroalimentación afectiva, intensifican el desplazamiento desde la 

racionalidad discursiva hacia una afectividad performativa que socava los procesos 

deliberativos propios de la democracia. Por ello, Han (2021a) advierte: “Se está propagando 

y asentando una posdemocracia, que es una democracia paliativa” (p. 12). Es decir, una 

forma degradada de democracia que mantiene su apariencia formal mientras pierde su 

sustancia real. Todo esto conduce a que “la política se acomoda en una zona paliativa y pierde 

toda vitalidad” (Han, 2021a, p. 12). 



 

 115 

Corolario a ello, se produce una suerte de anestesia política, en la que los síntomas del 

malestar social se gestionan o se suavizan, pero rara vez se abordan en toda su profundidad. 

Por consiguiente, la política, según el filósofo surcoreano-alemán se transforma en una 

terapia emocional colectiva, donde el consenso ya no se construye a través de la razón y el 

debate, sino mediante la gestión afectiva del descontento. Los ciudadanos dejan de ser actores 

críticos y se convierten en sujetos que consumen información y emociones, moldeados por 

dispositivos que refuerzan sus creencias. Así, la posdemocracia paliativa, expone una forma 

de poder que neutraliza el conflicto y sustituye la confrontación de ideas por una 

participación superficial, emocionalmente intensa pero políticamente débil. 

En última instancia, esta deriva afectiva revela una democracia que mantiene su marco 

institucional mientras se vacía de su contenido reflexivo, pues queda reducida a un ejercicio 

de gestión emocional más que a la construcción de un proyecto común. 

4. Posibilidades de resistencia y reactivación de la democracia 

Al sopesar las diversas problemáticas ocasionadas por el capitalismo de la información, 

Byung-Chul Han aboga por instaurar algunas posibilidades de resistencia que pueden 

inferirse a lo largo de su obra. Por ejemplo, en sus numerosos ensayos se vislumbra un 

llamado a la recuperación de la vita contemplativa5, el silencio, la escucha y la alteridad. En 

efecto, frente a una sociedad dominada por la hipercomunicación, la transparencia y la 

exigencia constante de rendimiento, Han propone un retorno a modos de existencia más 

silenciosos y receptivos, donde el pensamiento no esté subordinado a la velocidad ni a la 

utilidad inmediata. Considerando esto, la vita contemplativa aparece como un gesto 

subversivo con respecto al ruido de la información, de ahí que Almeyda (2023) mencione: 

 
5 Sobre la noción de vita contemplativa, resulta pertinente mencionar que, en un trabajo anterior, se ha destacado 
el carácter innovador de la interpretación que realiza Byung-Chul Han, en la medida en que recupera esta 
tradición —presente en autores como Aristóteles, san Agustín y Tomás de Aquino— para oponerla críticamente 
al modo de vida contemporáneo, marcado por el rendimiento y la aceleración (Saavedra Pérez, 2024, p. 246). 



 

 116 

La pura actividad que domina la psicología del individuo no abre espacio a la 

experiencia, sino a la mera vivencia del estar-sin-ser. Así, la sensibilidad, 

especialmente aquella que corresponde a la capacidad humana de asombrarse e 

interrumpirse en la experiencia, queda reducida a meros brincos entre puntos. Sin 

embargo, la vita contemplativa (bios theoretikos) no cede ante la hiperactividad, no 

es posible debido a su carácter detenido y demorado. La actividad que subyace a la 

contemplación profunda posee el aroma de la transformación y la interrupción vía 

acontecimiento. (p. 60) 

Desde esta perspectiva, la vita contemplativa no debe entenderse como una huida del mundo 

ni como un repliegue nostálgico hacia la interioridad, sino como una forma radical de 

presencia y reintegración del pensamiento, en la que la pausa y la sensibilidad se elevan en 

medio del vértigo productivista impuesto por el capitalismo de la información. 

No obstante, pueden identificarse ciertas tensiones internas en el planteamiento de Han, 

pues la invitación a recuperar la vita contemplativa suscita una pregunta política central: 

¿pueden prácticas como el silencio, la pausa y la contemplación articularse eficazmente como 

respuestas frente a dinámicas sistémicas de dominación algorítmica, económica e 

institucional? Dado que los fenómenos que Byung-Chul Han diagnostica—el capitalismo de 

la información, la lógica extractiva de las plataformas digitales y la concentración del poder 

tecnológico—poseen un carácter estructural, se torna necesario reflexionar sobre cómo estas 

prácticas éticas y existenciales pueden complementarse con formas de acción colectiva, 

marcos institucionales y proyectos políticos concretos. 

En este sentido, aunque el filósofo surcoreano-alemán no profundiza de manera directa 

en las cuestiones antes mencionadas, es relevante subrayar que la vita contemplativa no se 

contrapone al ámbito político, sino que puede coexistir con él, fortaleciéndolo como un 

espacio reflexivo y crítico frente a la presión sistemática de la productividad y del control.  



 

 117 

De ahí que Han (2023) recurre a la tradición griega para establecer que la contemplación 

se encontraba inserta en el corazón mismo de la polis, según argumenta: “la polis griega 

consta, como es sabido, de tres espacios: oikos, agorá y témenos” (p. 79). Por consiguiente, 

el oikos correspondía al ámbito doméstico: la casa, la familia y los bienes; mientras que el 

agorá representaba el centro de la vida pública y social, el lugar del intercambio, la 

deliberación y la palabra compartida. El témenos, en cambio, constituía el recinto sagrado, el 

templum, aquel espacio consagrado a la observación contemplativa. En este aspecto, la polis 

no se comprendía únicamente como un entramado económico (oikos) o político (agorá), sino 

más bien, como una estructura espiritual y simbólica sostenida por el témenos. 

Efectivamente, el propio Han (2023) afirma: 

La palabra «contemplación» proviene de templum. Filosóficamente hablando, el 

témenos es un reino de ideas perennes: «En este espacio recortado se yerguen las 

ideas. Las ideas son inespaciales e intemporales. Uno puede apercibirse de ellas si 

observa con una mirada teórica». El témenos domina la ciudad desde lo alto. De ahí 

que sea habitual que se lo establezca sobre la colina. La polis griega es impensable 

sin esa acró-polis (literalmente, «ciudad alta» o «ciudad superior»). La acrópolis está 

destinada a lo divino. (pp. 80–81) 

A través de esta analogía, el filósofo surcoreano-alemán expresa cómo la vita contemplativa 

se erige debido a la edificación de un templum interior: un espacio simbólico desde el cual 

el sujeto puede observar sin quedar atrapado en el torrente de estímulos y exigencias de 

productividad que caracterizan al capitalismo de la información. 

No obstante, es imprescindible problematizar esta idealización de la polis griega, en la 

medida en que omite sus exclusiones constitutivas: mujeres, esclavos y metecos carecían de 

acceso tanto al agorá como al témenos. En efecto, la contemplación en la Grecia clásica 

estaba reservada solo a los ciudadanos varones liberados del trabajo productivo, una 

condición que se sostenía precisamente sobre la explotación de otros. Esta dimensión 



 

 118 

histórica, que Byung-Chul Han no tematiza de manera suficiente, resulta crucial para 

trasladar su propuesta al presente, pues obliga a interrogar las condiciones materiales y 

sociales que hacen posible—o imposible—la contemplación. 

A partir de esta tensión, se configura en cierta medida una cosmovisión ético-política 

que no puede limitarse a una apelación individual, sino que reclama la urgencia de instituir 

espacios de silencio, reflexión y distanciamiento como prácticas socialmente garantizadas: 

zonas de resistencia donde la atención no esté capturada por la lógica de la conexión 

permanente. Estos intersticios del pensar podrían abrir la posibilidad de una esfera pública 

renovada, en la cual la deliberación racional, la argumentación crítica y la experiencia 

compartida del sentido se reactiven frente a la emocionalización del discurso político y la 

saturación informativa que atiborran la vida actual. En este contexto, la vita contemplativa 

se revela como una práctica de negatividad, una forma de resistencia que interrumpe el flujo 

incesante de estímulos y la positividad del rendimiento. Almeyda (2023) lo expresa con 

precisión: “la vita contemplativa es una actividad de la resistencia, del No que permite una 

dialéctica que causa disyuntivas fuera de la positividad” (p. 20). En sintonía con ello, Han 

(2020) sostiene que: “la vida alcanza una intensidad real justo en el momento en que la vita 

activa —que en su crisis posmoderna degenera en hiperactividad— asume en sí la vita 

contemplativa” (p. 55). De este modo, la contemplación no suprime la acción, más bien la 

reorienta y la profundiza, devolviéndole su densidad ética y su fundamento humano. 

En virtud de lo señalado, es posible recuperar el silencio y la escucha como dimensiones 

políticas, puesto que Han (2020) advierte: “El silencio hace estar a la escucha. Va 

acompañado de una peculiar receptividad, de una profunda atención contemplativa. La actual 

presión para comunicar conduce a que no podamos cerrar los ojos ni la boca. Esa presión 

profana la vida” (p. 54). En este marco, el silencio se vuelve subversivo y la escucha se 

transforma en una forma de resistencia respecto al ruido del mundo, porque, solo allí donde 

hay silencio puede surgir una palabra significativa; solo desde la escucha puede renacer lo 

común. 



 

 119 

Por lo tanto, recobrar el silencio y la escucha implica fundar una nueva política de la 

atención, una política capaz de resistir la dispersión y de restituir el encuentro, la verdad y el 

cuidado. Así, en una sociedad saturada por la exposición y la autoafirmación constante, la 

escucha se convierte en el gesto que restablece la relación con el otro, ya que escuchar 

significa abrir sitio a lo distinto, dejarse afectar por lo que no proviene del propio yo. Bajo 

esta consideración, Han (2017) afirma: “La escucha tiene una dimensión política. Es una 

acción, una participación activa en la existencia de otros, y también en sus sufrimientos” (p. 

120). Escuchar, entonces, es una forma de presencia comprometida que posibilita la 

emergencia de la alteridad en el espacio común. 

Asimismo, la escucha reaparece como una práctica de cuidado y resistencia, un modo 

de rehacer el tejido político a partir de la atención compartida y del reconocimiento del otro 

como fuente de sentido. 

Sin embargo, los ideales actuales centrados en el rendimiento y la optimización, 

debilitan esa energía comunitaria al fragmentar los vínculos sociales y reducir la experiencia 

política a una mera gestión de intereses individuales. Por eso, Han (2022b) expresa: 

Ya no nos escuchamos. Escuchar es un acto político en la medida en que integra a las 

personas en una comunidad y las capacita para el discurso. Crea un «nosotros». La 

democracia es una comunidad de oyentes. La comunicación digital como 

comunicación sin comunidad destruye la política basada en escuchar. (pp. 54–55) 

En consecuencia, al perder la escucha, desaparece la comunidad, y con ella, la política 

entendida como espacio de encuentro y de palabra compartida. La escucha, en tanto gesto de 

apertura al otro, constituye el acto originario de la alteridad; sin ella, la esfera pública se 

degrada en una multiplicidad de monólogos cerrados sobre sí mismos. Pues, en lugar de un 

diálogo, emergen burbujas de autoafirmación, discursos que no buscan comprender sino 

imponerse, reforzando el aislamiento subjetivo y la polarización afectiva. Con respecto a 

esto, Butierrez (2022) señala: 



 

 120 

Así, la sociedad comunicacional positiva evita las formas resistentes de comunidad, 

tal y como Han figura con la sumatoria de amigos virtuales, valorados por ser 

contables en lugar de narrables: todo se torna numerable para transformarse y 

adaptarse así al lenguaje del rendimiento y la eficiencia, un fenómeno que se ilustra 

por medio de la proliferación de los “me gusta” en las redes sociales, pues reducen a 

la plena positividad la manifestación personal, anulando toda diversidad o laguna 

enunciativa. (p. 4) 

En estricto rigor, al reconocer que la democracia no puede reducirse ni a un mero agregado 

de voluntades individuales, ni a un simple intercambio de datos, se hace necesario concebirla 

como una forma de convivencia fundada en la reciprocidad y el cuidado, lo que permite 

comprender la urgencia de repensar su fundamento político. 

Entonces, una reactivación de la democracia implica primeramente un proyecto común 

sustentado en la reciprocidad, la apertura y el cuidado. Razón por la cual, Han (2016) sostiene 

que: “Solo la comunidad desarrolla una energía política” (p. 66). Con esto, se deja en claro 

que la verdadera potencia política no surge del individuo aislado, sino de la relación mutua 

entre las personas que conforman una comunidad. Además, esa “energía política” a la que 

alude Byung-Chul Han brota del entretejido de vínculos y del reconocimiento de una 

interdependencia constitutiva. Por eso, la política solo cobra sentido cuando se enraíza en la 

experiencia de lo común, en la conciencia de que “necesitamos del otro” para que la vida sea 

verdaderamente humana. Es esa apertura hacia el otro la que dota de fuerza y sentido a la 

acción colectiva. Precisamente, Han (2016) recupera esta idea al dialogar con Aristóteles, 

quien comprendía la política como el arte de vivir bien en la polis. En sus palabras: 

La política, según Aristóteles, se dirige al gobierno de la ciudad (polis), que «nació a 

causa de las necesidades de la vida, pero subsiste para el vivir bien (eu zen)». Parte 

esencial de la política son el derecho y la justicia (dikaion). Funcionan como 

mediación y se ocupan de que la vida en común sea feliz, de la maximización del 



 

 121 

interés público. La ciudad es mucho más que una figura de poder y dominación. El 

punto fuerte de la política aristotélica es que no apunta a la dominación. El objetivo 

de la polis es la autonomía (autarkeia). La gente se reúne y crea una comunidad 

porque, aislada, sufre una falta. Una comunidad política surge a partir de un 

sentimiento de falta y no de una voluntad de poder y dominación. Se decide convivir 

con otros para superar el sentimiento de falta. La política surge alrededor de la vida, 

de la voluntad de supervivencia, pero solo la preocupación por la «buena vida» la 

convierte en lo que verdaderamente es. (pp. 90–91) 

Este pasaje es fundamental para acentuar una reactivación democrática, en la medida en que 

exige una reorientación hacia la comunidad, el bien común y el reconocimiento del otro como 

interlocutor libre, distinto e irreductible. Además, al situarlo en el ámbito de lo político, se 

reivindica la dimensión ética, afectiva y relacional de lo común frente al individualismo 

performativo y la autoexplotación narcisista que configuran el capitalismo neoliberal. 

De este modo, en contra del ideal contemporáneo de autonomía individual absoluta, Han 

enfatiza la autarkeia como autonomía compartida: una suficiencia que solo puede alcanzarse 

en relación con los demás. Asimismo, vincula la política con el vivir bien, y no únicamente 

con la mera supervivencia. Por ello, advierte que una sociedad obsesionada con la 

productividad, la competencia y el rendimiento se distancia del sentido original de la polis, 

entendido como la búsqueda del bien común y de una vida plena. 

5. Conclusión 

La incisiva crítica de Byung-Chul Han permite reconocer que la crisis actual de la democracia 

no se limita solamente a un deterioro institucional, ni tampoco a la irrupción de las 

tecnologías digitales; en realidad, responde a una mutación estructural mucho más profunda. 

Efectivamente, pues alude mayormente a las dinámicas psicopolíticas ejercidas por el 

capitalismo neoliberal que ha desplazado el centro de la vida pública hacia la producción 

exitista del sujeto, desactivando la energía colectiva que sostenía la convivencia democrática. 



 

 122 

De esta manera, la psicopolítica inaugura un régimen de dominación en el que el poder ya no 

se impone desde fuera, sino que se interioriza, configurando subjetividades que convierten la 

vigilancia en un hábito cotidiano y redefinen la libertad como exigencia constante de 

autorendimiento. En este panorama, la comunidad se disuelve entre la transparencia y la 

exposición digital, mientras la vida política se transforma en un mercado de visibilidad donde 

cada individuo compite por imponerse como objeto de rendimiento simbólico. 

Por otro lado, según Han, el régimen de la información ha vaciado de contenido a la 

política, al convertirla en un flujo incesante de estímulos antes que en un espacio de reflexión. 

Esto impacta, evidentemente, en la democracia, que deja de funcionar como una práctica 

deliberativa para reducirse a una gestión de emociones, administrada por algoritmos y por la 

economía de la atención. Así, el capitalismo de la información logra imponerse a través del 

propio caos que contribuye a generar. 

Ahora bien, la perspectiva de Zuboff permite ampliar el marco analítico al mostrar que 

el capitalismo de la información no se sostiene únicamente en la seducción psicopolítica 

descrita por Han, sino también en estructuras materiales, coercitivas e institucionales que 

operan con relativa independencia de la conciencia individual. La concentración oligopólica 

del poder tecnológico, las arquitecturas digitales opacas, las asimetrías informacionales 

sistemáticas y la ausencia de regulaciones democráticas efectivas configuran un entramado 

de dominación que no puede reducirse a la interiorización subjetiva del control. En este 

sentido, la autosubordinación neoliberal es inseparable de la coerción estructural, ya que la 

eficacia del régimen de la infocracia radica precisamente en la articulación entre ambas 

dimensiones. 

Este contraste tiene implicancias políticas decisivas, debido a que, si la crisis 

democrática fuera solo una crisis de la subjetividad, bastaría con una transformación ética 

individual para revertirla. Sin embargo, la lectura de Han y Zuboff muestra que la 

reactivación democrática exige necesariamente disputas institucionales, regulaciones 



 

 123 

colectivas y una redistribución efectiva del poder tecnológico. La modificación de la 

conciencia, por sí sola, resulta insuficiente frente a estructuras de dominación que exceden 

la voluntad individual. 

De manera análoga, el diálogo crítico con Sara Ahmed permite matizar la profunda 

desconfianza de Byung-Chul Han hacia la emocionalización del discurso político. Si bien el 

filósofo surcoreano-alemán acierta al advertir sobre la instrumentalización algorítmica de los 

afectos—especialmente en contextos de polarización, populismo digital y manipulación 

informativa—, su postura tiende a reproducir una dicotomía problemática entre razón y 

emoción. Por lo cual, desde la teoría política cultural de las emociones, Ahmed propone 

superar esta oposición al concebir los afectos no como fuerzas intrínsecamente 

antidemocráticas, sino como prácticas sociales que circulan entre cuerpos, fomentan vínculos 

y organizan comunidades políticas. 

Ante esto, la recuperación de la comunidad se vuelve una tarea política sumamente 

importante. Aunque no se trata de volver a las formas tradicionales de sociabilidad, más bien, 

implica restaurar los vínculos humanos desde una ética del cuidado, la reciprocidad y la 

escucha. Así, este gesto equivale a restituir la vita contemplativa como contrapeso al exceso 

de positividad contemporáneo, puesto que contemplar no es huir del mundo, antes bien, es 

volver a mirarlo con lentitud y profundidad. Por lo que la contemplación rescata la quietud, 

la negatividad y la alteridad, que son necesarias para que el pensamiento político vuelva a 

tener espesor. 

No obstante, la vita contemplativa podría convertirse en un privilegio cultural 

inaccesible para quienes habitan las condiciones de precariedad laboral y afectiva 

intensificadas por el sistema neoliberal. Por ello, es relevante observar que la contemplación 

solo puede adquirir relevancia política emancipatoria si se resignifica en clave colectiva, 

material e institucional. No como retiro individual del mundo, sino como una práctica ético-

política socialmente garantizada. 



 

 124 

Ello implica politizar radicalmente sus marcos de posibilidad: redistribuir el trabajo de 

cuidados, reducir las jornadas laborales, desmercantilizar la subsistencia y construir 

infraestructuras públicas que garanticen el derecho colectivo a la desconexión. Considerando 

lo anterior, la contemplación no se opone a la acción política; por el contrario, la funda, en la 

medida en que restituye el tiempo, la atención y la sensibilidad, prácticas indispensables para 

una deliberación democrática que no se reduzca a la mera gestión algorítmica de emociones 

fragmentadas. 

A pesar de ciertas limitaciones, el pensamiento de Han ofrece herramientas conceptuales 

fundamentales para comprender la crisis democrática contemporánea: su diagnóstico de la 

psicopolítica, su crítica a la transparencia hiperbólica, su identificación de la crisis de la 

escucha como crisis política central y su reivindicación del silencio frente al ruido 

informacional. 

Desde este enfoque, la resistencia que Byung-Chul Han formula no adopta la forma de 

una revolución exterior, sino de una transformación de la sensibilidad. Pensar lentamente, 

escuchar sin ruido, cuidar lo que se comparte; son actos de insurgencia ante el poder difuso 

de la infocracia. Una democracia viva requerirá, por tanto, una nueva educación de la 

atención y del tiempo, una ciudadanía capaz de sostener el diálogo y el reconocimiento del 

otro como condición de su propia libertad. 

De ahí que la política actual tiene que recobrar el sentido de la polis no centrándose en 

la lógica de la dominación, al contrario tiene que enforcarse en el espacio de la cohabitación 

y de la búsqueda común del buen vivir. En esta tarea, se torna primordial repensar qué 

significa vivir juntos en tiempos donde el narcisismo digital acrecienta la soledad colectiva. 

En definitiva, mediante el pensamiento de Han se abre un horizonte de esperanza 

silenciosa, donde quizás sí sea posible volver a practicar la lentitud, restaurar la escucha y 

reorientar la democracia hacia una finalidad ético-política, esto es, la construcción de un 



 

 125 

espacio político capaz de acoger la diferencia, cultivar el cuidado y restituir el valor del bien 

común. 

  



 

 126 

Referencias bibliográficas 

Alcázar Arellano, C. (2016). Byung-Chul Han y la positivización de la sociedad: El sentido, 

la verdad y la libertad en la era digital. Argumentos de Razón Técnica, (19), 179–191. 

http://doi.org/10.12795/Argumentos/2016.i19.11 

Ahmed, S. (2015). La política cultural de las emociones. Programa Universitario de Estudios 

de Género, UNAM. 

Almeyda, J. (2022). Prácticas de la amabilidad: Una interpretación del pensamiento de 

Byung-Chul Han. Areté, 34(2), 291–318. https://doi.org/10.18800/arete.202202.001 

Almeyda, J. (2023). Hacia una ética del jardín: Estudios filosóficos sobre el pensamiento de 

Byung-Chul Han. Ediciones UIS. 

Bellver, V., y Romero-Wenz, L. (2022). Byung-Chul Han: la sociedad trasparente digital o 

el infierno de lo igual. SCIO: Revista De Filosofía, (23), 151–184. 

  https://doi.org/10.46583/scio_2022.23.1102 

Butierrez L. F. (2022). La perspectiva política de Byung-Chul Han y su comprensión de la 

alteridad. Política y Sociedad, 59(1), 1–12. https://doi.org/10.5209/poso.75866 

Costa, F. (2021). Tecnoceno: Algoritmos, biohackers y nuevas formas de vida. Taurus. 

Han, B.-Ch. (2014). Psicopolítica: Neoliberalismo y nuevas técnicas de poder. Herder. 

Han, B.-Ch. (2016). Topología de la violencia. Herder. 

Han, B.-Ch. (2017). La expulsión de lo distinto: Percepción y comunicación en la sociedad 

actual. Herder. 



 

 127 

Han, B.-Ch. (2020). La desaparición de los rituales: Una topología del presente. Herder. 

Han, B.-Ch. (2021a). La sociedad paliativa: El dolor hoy. Herder. 

Han, B.-Ch. (2021b). No-cosas. Quiebras del mundo de hoy. Taurus. 

Han, B.-Ch. (2022a). Capitalismo y pulsión de muerte: Artículos y conversaciones. Herder. 

Han, B.-Ch. (2022b). Infocracia: La digitalización y la crisis de la democracia. Taurus. 

Han, B.-Ch. (2023). Vida contemplativa: Elogio de la inactividad. Taurus. 

Han, B.-Ch. (2024). El espíritu de la esperanza: Contra la sociedad del miedo. Herder 

Saavedra Pérez, B. (2024). Filosofía de la inactividad: sobre la noción de vida contemplativa 

en Tomás de Aquino y Byung-Chul Han. Revista De Filosofía UCSC, 23(1), 235-248. 

https://doi.org/10.21703/2735-6353.2024.23.1.2327 

Saavedra Pérez, B. (2025). El Capitalismo de la Emoción: Una Aproximación desde la 

Filosofía de Byung-Chul Han. Revista Palabra y Razón, (27), pp. 10–28. 

https://doi.org/10.29035/pyr.27.10 

Vázquez, R., y Ruiz, R. (2025). Infocracia digital: La libertad de expresión y la protección 

de los datos en riesgo. IUS ET SCIENTIA, 11(1), 141–162. 

https://doi.org/10.12795/IESTSCIENTIA.2025.i01.07 

Zuboff, S. (2020). La era del capitalismo de la vigilancia: La lucha por un futuro humano 

frente a las nuevas fronteras del poder. Paidós. 


