Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida g
factica (faktisches Leben) (

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida

factica (faktisches Leben)

On the Concept of Truth in the Young Heidegger: a Reorientation toward Factic Life
(faktisches Leben)

Javier Mora Casanueva'
Pontificia Universidad Catoélica de Chile, Santiago, Chile

javier.mora@uc.cl

Resumen

La cuestion de la verdad en Heidegger resulta tan sugerente como problematica y su
interpretacion ha generado un amplio debate en la investigacion contemporanea, por ejemplo,
se busca determinar si la nocion heideggeriana de verdad puede sostener una teoria del
conocimiento o alguna ciencia rigurosa (strenge Wissenschaft) y si es que acaso Heidegger
se dirige a un sin sentido. Sin embargo, se hace necesario investigar la tesis de que, en los
escritos juveniles del filésofo, la verdad se comprende ante todo como un fenémeno ligado
a la manifestacion de la vida humana, y no primordialmente como un concepto logico-
epistémico separado de la experiencia vital del sujeto. En este marco, la verdad se sitia en el
ambito vivencial y practico de la vida factica (faktisches Leben). Desde esta perspectiva, el
analisis se concentra en el periodo temprano de Heidegger, pues es ahi donde se configura el
nucleo de su vinculacion entre verdad y vida factica. Su didlogo constante con la teoria de
los valores, la 16gica, el Neokantismo (especialmente el de su maestro Rickert) y la incipiente

fenomenologia husserliana ofrecen el trasfondo que hace posible tal vinculacion.

Metodoldgicamente, se examinan los cursos y escritos iniciales dictados en Friburgo y

Marburgo entre 1919 y 1926, con el fin de reconstruir el modo en que el joven Heidegger

! Licenciado© en Filosofia (Pontificia Universidad Catolica de Chile).
https://orcid.org/0009-0001-6934-7737

128



Javier Mora Casanueva -

En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconducciéon hacia la vida A%
factica (faktisches Leben) [

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159

ISSN 2735-6140
caracteriza la verdad desde la facticidad y, con ello, prepara asi el camino hacia Sein und Zeit
(1927). Esta reconduccion del concepto de verdad hacia la vida factica permite comprender
con mayor precision la arquitectura inicial de su pensamiento y mostrar como su reflexion
temprana sobre la verdad anticipa desarrollos decisivos de su proyecto filoséfico posterior.
Asi, se demuestra como ya el concepto de verdad en su etapa joven juega un rol determinante
para su pensamiento y, por ende, que su estudio no se encierra solamente en su giro (Kehre),

es decir, después de Sein und Zeit (principios de los afios 30s).

Palabras claves: verdad, l6gica, vida factica, fenomenologia, joven Heidegger.

Abstract

The question of truth in Heidegger is as suggestive as it is problematic, and its interpretation
has given rise to extensive debate in contemporary scholarship. In particular, this debate has
sought to determine whether the Heideggerian notion of truth can ground a theory of
knowledge or a rigorous science (strenge Wissenschaft), or whether it ultimately leads to a
kind of philosophical meaninglessness. Nevertheless, it becomes necessary to investigate the
thesis that, in the philosopher’s early writings, truth is understood above all as a phenomenon
bound to the manifestation of human life, rather than primarily as a logical-epistemic concept
separated from the subject’s lived experience. Within this framework, truth is situated in the
experiential and practical domain of factical life (faktisches Leben). From this perspective,
the analysis focuses on Heidegger’s early period, since it is there that the core of the
connection between truth and factical life is constituted. His sustained dialogue with value
theory, logic, Neo-Kantianism (especially that of his teacher Rickert) and the emerging
Husserlian phenomenology provides the conceptual background that makes such a

connection possible.

Methodologically, the early courses and writings delivered in Freiburg and Marburg
between 1919 and 1926 are examined in order to reconstruct the way in which the young

Heidegger characterizes truth from the standpoint of facticity and, in doing so, prepares the

129



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida g
factica (faktisches Leben) (

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

path toward Sein und Zeit (1927). This reconduction of the concept of truth to factical life
allows for a more precise understanding of the initial architecture of Heidegger’s thought and
shows how his early reflection on truth anticipates decisive developments in his later
philosophical project. Thus, it becomes evident that the concept of truth already plays a
decisive role in his early thinking and that its study cannot be confined solely to the period

following the Kehre, that is, after Sein und Zeit in the early 1930s.
Keywords: truth, logic, factic life, phenomenology, young Heidegger.

Fecha de Recepcion: 15/10/2025 — Fecha de Aceptacion: 19/12/2025

Introduccion?

La cuestion de la verdad en la historia de la filosofia pareciera no acabar nunca. Se comenta
que su apariciéon comenzé con el legendario y muy estudiado poema de Parménides, cuyas
palabras poéticas narran el fantastico viaje que emprende el filosofo de Elea. Ese recorrido
mitico lo realiza en un carro acompanado por doncellas divinas (las hijas del sol), las que le

indicaran dos caminos totalmente diferentes, estas le comentan al respecto:

Ea pues, que yo voy a hablarte —y tu reten lo que te diga, tras oirlo— de los tnicos
caminos de busqueda que cabe concebir: el uno, el que “es” y no es posible que no
sea, es ruta de conviccion (pues acompaia a /a verdad); el otro, el de que “no es” y
que es preciso que no sea, ése te aseguro que es sendero del que nada se puede
aprender, pues ni podrias conocer lo que no es —no es accesible— ni podrias hacerlo

comprensible. (Parménides, 2007, p. 23, Fr. 2)*

2 Por un lado, agradezco las observaciones dadas por los evaluadores, ya que me permitieron mejorar la calidad
del articulo y, por otra parte, quiero agradecer al estudiante de filosofia Francisco Garay Lorca por las
conversaciones sobre los temas que versa el presente articulo, ya que su ferviente amistad filosofica fue clave
para el nacimiento de este escrito.

3 Me tome la libertad de escribir esa palabra en cursiva, en virtud de que en la traduccion que estoy usando se
omitio esa palabra, lo cual puede ser un error de imprenta. Por otro lado, al ser bilingiie el libro que cite, me
permite dar con tal término, con el fin de no entorpecer lo que dice Parménides.

130



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida &
factica (faktisches Leben) [

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
Es conocidisimo por todo buen lector de la antigiiedad y de la filosofia en general que el
oriundo de Elea optara por el camino de la verdad (alétheia), en vista de que el sendero de la
opinién (doxa) conduce al engafio o a la apariencia y, por ende, no le asegura un conocimiento

verdadero.

Bien dicho esto, Heidegger, no se encuentra afuera de esta travesia que, de cierto modo,
abrio Parménides*, sino que es uno de los mayores aventureros en ese itinerario; desde un

extraordinario profesor hasta un seminarista retirado.

Ahora bien, este trabajo no se centrard en la fase mas madura del filosofo, es decir, en
los escritos posteriores a Ser y tiempo® (1927). En cambio, dirigird la atencion hacia el
periodo temprano (sus cursos y manuscritos entre 1919 y 1926), pues la investigacion
especializada ha privilegiado tradicionalmente textos posteriores como De la esencia de la
verdad. Sobre la parabola de la caverna de Platon y el Teeteto de Platon (Von Wesen der
Warhrheit. Zu Platons Hohlengleichnis und Thedtet de 1930/1931, contenido en la
Gesamtausgabe® 34), De la esencia de la verdad (Von Wesen der Wahrheit de 1943, GA
36/37), El origen de la obra de arte (Der Ursprung des Kunstwerkes, GA 5) y el Parménides

4 Es interesante hacer notar que Parménides fue uno de los pensadores que Heidegger le dedicé especial
atencion, sobre todo en su tal llamado giro (Kehre). Esto se aprecia en las lecciones que impartio en el semestre
de invierno de 1942—1943 en la Universidad de Friburgo sobre el mismisimo filosofo, estas luego se titularon
bajo el nombre de Parménides en la edicion completa de las obras de Heidegger (la GA 54, en este caso). Ahora,
para dar con una idea de lo que trata en esas lecciones, bien puede servir las palabras con las cuales inicia esas
exposiciones: “Parménides y Heraclito, son los nombres de los pensadores, contemporaneos en las décadas
entre 540 y 460 a.C., que piensan lo verdadero en una unica copertenencia al comienzo del pensar occidental.
Pensar lo verdadero significa: experimentar lo verdadero en su esencia y saber la verdad de lo verdadero en
dicha experiencia sensorial” (Heidegger, 2005b, p. 5, GA 54, p. 1). Es inevitable hacer notar que el tema
principal que ahi aborda Heidegger es sobre la alétheia o la verdad, en sintonia con la pregunta por el ser.
Empero, dar con lo que dijo en esa leccion tardia o su relacion con Parménides en cuanto al tema de la verdad,
no son los objetivos de este trabajo y, por otro lado, ya se han realizado valiosas investigaciones sobre ello
(Stefan, 2012; Boada i Sanmartin, 1999).

5 De ahora en adelante como STy para la citacion de la paginacion alemana correspondiente a tal obra serd SZ
(Sein und Zeif).

® Esta se refiere a la edicion integral en aleman de las obras completas de Martin Heidegger, la cual incluye
todos sus escritos, conferencias, seminarios y cartas. Hasta el momento (2025) se sigue trabajando en la
publicacion total de su obra. Ahora, para motivos de este escrito, primero, daré con la paginacion de la
traduccion que este usando y, al lado de ello, me referiré a la edicion alemana como GA junto con su pagina en
la correspondiente edicion alemana.

131



Javier Mora Casanueva /
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida ’/\"
factica (faktisches Leben) )

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
(GA 54) para abordar su pensamiento sobre la verdad’. Esto ha producido un efecto
interpretativo relevante: la comprension de la verdad en Heidegger se asocia casi
exclusivamente a su giro (Kehre) o a su lectura de Platon, dejando en segundo plano el modo

en que ya en su formacion temprana la verdad es tematizada desde la vida factica®.

Sin embargo, recientes estudios (Volpi, 2012; Gutiérrez, 1999; Masis, 2020; Garcés
Ferrer, 2023; Adrian Escudero, 2001) han puesto de manifiesto que la etapa inicial de
Heidegger no solo constituye un antecedente histérico, sino un laboratorio conceptual
indispensable para comprender su proyecto filosofico. En este contexto, la presente

investigacion busca ampliar dicha linea interpretativa mostrando que la interrogacion por la

7 Es interesante hacer nota que ya hace varios afios Alejandro Vigo habia publicado un libro que contenia varios
estudios (catorce en total) que él realizo sobre Heidegger. Justamente parte de esas investigaciones (en particular
dos estudios) estan dirigidas al joven Heidegger y al tema de la verdad, sin embargo, ellos toman caminos
distintos; uno se enfoca en el tratamiento con Aristoteles (estudio uno) y el otro se enfoca en la teoria
intensionalista del juicio (estudio siete). Ahora, de alli (del estudio siete) recojo las siguientes palabras que
fueron sustanciales para la elaboracion de este articulo: “la necesidad de una superacion del reduccionismo
psicologista en el ambito de la filosofia de la l6gica y la teoria de las categorias, por un lado, y la necesidad de
una revinculacion del nivel de experiencia tematizado por la teoria del conocimiento y la epistemologia, con su
correspondiente dimension de origen en el ambito de la vida factica, por el otro, generan asi un campo de
tensiones entre tendencias antinaturalistas y antiformalistas, dentro del cual se mueve y busca su posible lugar
de residencia el pensamiento de H. en los primeros afios de su carrera filosofica” (Vigo, 2014, pp. 207-208).
Esto demuestra la importante tarea de situar el periodo joven de Heidegger dentro de un proceso de
reconfiguracion conceptual, en el que se entrecruzan su didlogo critico con el Neokantismo, su recepcion
creativa de la fenomenologia y la centralidad que otorga a la vida factica. Desde esta perspectiva, se vuelve
imprescindible investigar como la cuestion de la verdad funciona ya en el joven Heidegger como un problema
articulador de su desplazamiento metodologico. El pasaje de Vigo permite situar ese momento inicial como un
campo de tensiones en el que confluyen la critica al Neokantismo, la recepcion de la fenomenologia y la
atencion al nivel originario de la vida factica. En este marco, la verdad no aparece como un tema aislado, sino
como un punto estratégico desde el cual se reorganizan problemas logicos, epistemoldgicos y fenomenologicos,
lo que justifica la pertinencia de un analisis especifico del tratamiento de la verdad en el joven Heidegger.

8 Un ejemplo relevante de esto puede ser la Guia comares de Heidegger (Rodriguez, 2018), particularmente en
la seccion dedicada al problema de la verdad en Heidegger, escrita por Juan José Garcia Norro. Alli, el autor
parte dando con unas fechas sobre el tratamiento de la verdad en el pensamiento de Heidegger: “a lo largo de
dos décadas, entre 1925 y 1945, la cuestion de la esencia de la verdad ocupd largamente el pensamiento
heideggeriano” (Rodriguez, 2018, p. 188), de alli hace mencion especial a un texto del periodo joven, que es el
titulado como Logik. Die Frage nach der Wahrheit (GA 21) del semestre de invierno del curso de 1925-26 v,
por otro lado, el tratamiento que ¢l hace de la verdad estd mas en sintonia con el Heidegger de ST (Rodriguez,
2018, pp. 119-120) y con el de la Kehre (Rodriguez, 2018, pp. 192—-193, 194, 204-205). Si bien se refiere a la
esencia de la verdad y no a la verdad a secas, esto conduce, a mi juicio, a direccionar mas el estudio de la verdad
al segundo Heidegger y dar poca cabida a los textos tempranos (los que van antes de la fecha que ¢l estipulo),
en consecuencia, se minoriza una parte formativa importante del pensador aleman, la cual es clave para
comprender como integrar el concepto de verdad a su proyecto filosofico (concretizado en S7) y para entender
su desarrollo en su etapa posterior. Por otro lado, también se han dado diversos estudios que siguen la misma
direccion que investigé Garcia Norro en torno a la verdad en Heidegger (Echarri, 1997; Filippi, 1989).

132



Javier Mora Casanueva -
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida %

factica (faktisches Leben) ' “‘\

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
verdad ocupa un lugar mucho mas decisivo en su pensamiento primerizo del que la literatura

ha reconocido.

Por ello, el aporte de este trabajo consiste en mostrar que la reflexion temprana de
Heidegger sobre la verdad posee un alcance sistematico y no meramente introductorio. Al
situar la verdad en el terreno de la vida factica, el joven Heidegger no solo reconfigura un
conjunto de problemas que suelen estudiarse por separado (la critica a la logica, el debate
con el Neokantismo, la recepcion de Husserl y la tematizacion de la facticidad), sino que
ensaya una reconduccion decisiva de la verdad hacia el &mbito del vivir. Siendo asi, que el
valor del estudio radica en ampliar las lineas de investigacion dedicadas al joven Heidegger
y enriquecer la comprension de su tratamiento de la verdad, ordenando y esclareciendo la
compleja constelacion conceptual que estructura sus busquedas iniciales. Desde esta
perspectiva, la pregunta por la verdad se revela como un problema guia que orienta sus
desplazamientos metodologicos y permite comprender con mayor precision las tensiones que
atraviesan su formacion filosofica. De este modo, se evidencia que la verdad, lejos de ser un
motivo secundario, desempena un papel estructurante en la configuracion de su proyecto
temprano o en la ulterior determinacion ontoldgica de la verdad en S7. Asimismo, este
estudio contribuye a evitar que el tratamiento de la verdad quede restringido exclusivamente
al llamado segundo Heidegger o a la Kehre, mostrando que la reconduccion temprana de la

verdad a la vida factica posee una relevancia decisiva por derecho propio.

En otro orden de ideas, este escrito se distancia de aquellas interpretaciones que buscan
evaluar si la especulacion heideggeriana de la verdad puede sostener una teoria del
conocimiento sistematica o una ciencia rigurosa (Martinez Preciado, 2019; Gutiérrez, 1983).
Entonces, tal pretension excede los limites de la presente investigacion, la cual obedece mas
bien a un interés hermenéutico y fenomenoldgico: mostrar como la compresion originaria de
la verdad en el joven Heidegger se halla indisolublemente vinculada con la estructura misma
de la vida factica (faktisches Leben), en donde manda primeramente un terreno vivencial mas

que légico-epistémico, lo cual constituird un eje clave para la concretizacion de ST.

133



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

Por ultimo, la divisidon de este trabajo corresponde a tres secciones. En una primera
parte, se expondra el contexto historico e intelectual en el que se situa el joven Heidegger,
atendiendo a los debates de la época, en particular, la influencia del Neokantismo y la
fenomenologia naciente, con el propdsito de mostrar como ese trasfondo prepara el terreno
para su reflexion sobre la verdad. Luego, en una segunda parte, se analizara propiamente el
concepto de verdad en los cursos tempranos, especialmente los dictados en Friburgo y
Marburgo entre 1919 y 1926, mostrando cémo Heidegger reconduce el problema desde el
plano epistemoldgico hacia el ambito de la facticidad, en que la verdad se experimenta desde
la existencia del ser humano (el plano factico). Finalmente, en una tercera parte, se
establecera una conclusion de todo este trabajo, mostrando la importancia de situar el debate
de la verdad en el joven Heidegger, con el fin de mostrar su importante influjo en su

maduracion filoséfica.
1. Bajo la luz del Neokantismo y la incipiente fenomenologia de Edmund Husserl

Como se indicé en la introduccion de este articulo, esta parte esta destinada a dar cuenta de
la situacion historica e intelectual en la cual se encuentra nuestro joven Heidegger, con el fin
de mostrar como ello es parte fundamental para su discusion del concepto heideggeriano de

la verdad. Asi planteado, damos paso a esta seccion del escrito.

Nos encontramos con un joven Heidegger que, tras abandonar en 1911 sus estudios
teoldgicos en la Universidad de Friburgo, comienza a sentirse atraido por los nuevos aires
intelectuales que soplan entre los Ultimos afos del Imperio Aleman y los albores de la
Republica de Weimar. Hay una efervescencia cultural que atraviesa las aulas universitarias y
los circulos filosoficos de la época: el auge del idealismo Neokantiano, las disputas en torno
al estatuto de la ciencia, el nacimiento de la fenomenologia y las primeras reacciones frente
al positivismo decimondnico constituyen el horizonte intelectual en el que se forma el joven
pensador. En medio de todo ese ambiente, Heidegger se encuentra en una encrucijada

espiritual e intelectual. Por un lado, su temprana formacion teologica le habia legado un modo

134



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

de pensar que aspiraba a la fundamentacion de la ultima experiencia humana®, mientras que,
por otra parte, su progresiva cercania con las discusiones del momento (en especial, las
impulsadas por la escuela de Baden bajo la figura de Heinrich Rickert) lo orientan hacia la
cuestion del sentido y el valor como problemas cardinales. No obstante, pronto advertira que
el marco Neokantiano, con su énfasis en la validez objetiva y la normatividad del
conocimiento, no logra dar cuenta del cardcter inmediato, vivido y situado de la existencia

concreta del ser humano.

Desde aqui, quiero desarrollar primero la presencia del Neokantismo en el Joven
Heidegger, es decir, el debate en que estaba situado y lo sustancial que puede extraer de ello
para su discusion con el concepto de verdad. Seguidamente, mostrar su otra gran influencia:
la fenomenologia de la mano de su gran maestro, Edmund Husserl, en virtud de que ambos

movimientos seran los polos entre los cuales se configurard su pensamiento temprano.

Partiendo por el Neokantismo, en especial, la escuela de Baden bajo Heinrich Rickert
es posible comprender el clima intelectual en el cual se configura el pensamiento temprano
de Heidegger. No se trata simplemente de un teléon de fondo histdrico, sino de un suelo
problemético que determina las posibilidades y los limites desde los cuales el joven
fenomendlogo comenzara a plantearse la cuestion de la verdad. En efecto, Rickert ofrece una
de las arquitecturas teoricas mas influyentes en la Alemania de comienzos del siglo XX, una
centrada en la distincion fundamental entre ser y validez (Sein/Geltung) y en la subordinacion

del conocimiento a normas logicas trascendentes.

° Prueba de esto son las tempranas investigaciones fenomenologicas que destino a la experiencia religiosa, estas
se vieron plasmadas en las lecciones que dio en 1918/1919 y en el semestre de invierno de 1920/1921 como
Privatdozen en la Universidad de Friburgo. Aquellas lecciones trataban de delimitar el método fenomenologico
a lo que ¢l denominaba ya vida factica, en donde la figura de San Pablo cobra un importancia tremenda, ya que
las cartas paulinas se convierten en un paradigma para un analisis de la vida misma en vez de una exegesis
teologica. Por tanto, ya no se trata de hablar sobre la vida, sino desde la vida, es decir, la experiencia religiosa
fundamental que encarn6 el Apodstol. Toda esa investigacion temprana se encuentra contenida en la GA 60 bajo
el nombre de Phdnomenologie des religiosen Lebens. FEinleitung in die Phdnomenologie der Religion
(1920/1921). Las otras lecciones (contenidas en esa misma edicion) referidas también al ambito religioso-
fenomenologico estan con el nombre de Agustinus und der Neuplatonismus (1921) y Die philosophischen
Grundlagen der mittelatlerlichen Mystik (1918/1919).

135



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

En su obra principal Der Gegenstand der Erkenntnis (El objeto del conocimiento) se
discute sobre el objeto, la trascendencia, la causalidad y, en un sentido principal, la ciencia
en su totalidad. Rickert abre su andlisis definiendo el objeto del conocimiento a partir de la
distincion respecto del sujeto, y lo hace mostrando que la estructura misma del acto de
conocer implica necesariamente esta correlacion. En las primeras péaginas del primer
capitulo: Das Grundproblem der Erkenntnistheorie, sefiala explicitamente que el conocer
solo tiene sentido si se distingue entre un sujeto que conoce y algo que es conocido. Dice el
autor: “la palabra conocer perderia su sentido si no designara el conocer de algo que se le
enfrenta como medida” (Rickert, 2018, p. 25)'°. De inmediato a esto afiade que la correlacion
no elimina la necesidad de distinguir ambos polos: “los conceptos de sujeto y objeto se
requieren mutuamente [...] no podemos pensar uno sin el otro [...] sin embargo, su
separacion conceptual es necesaria” (Rickert, 2018, p. 25). Este momento es decisivo para la
atmosfera intelectual en la que se forma el joven Heidegger, en vista de que la verdad y la
objetividad se juegan para Rickert dentro de la estructura normativa sujeto-objeto, y no en la

experiencia vivida del existir.

Asimismo y, volviendo a lo dicho con anterioridad, Rickert subraya que no podriamos
entender la expresion conocer si no efectudramos conceptualmente esta distincion: “no
podriamos entender la expresion conocer sin realizar en el pensamiento la separacion
respecto del objeto” (Rickert, 2018, p. 25). Con esto, el filosofo aleman establece el marco
general: la teoria del conocimiento solo puede avanzar si se clarifica esta diferenciacion,
aunque el sujeto y objeto estén siempre correlacionados. Esta correlacion conduce a una
bifurcaciéon metodologica que Rickert desarrolla inmediatamente después. Para él, existen
dos caminos posibles para fundar la teoria del conocimiento: comenzar por el objeto o
comenzar por el sujeto. Asi lo expone: “puede anteponerse o el objeto o el conocimiento del
objeto [...] al inicio debe preferirse uno u otro lado” (Rickert, 2018, p. 26). Para Rickert, el

camino mas accesible (sobre todo para quien busca una introduccion sistematica a la teoria

del conocimiento) es comenzar por el sujeto: “el camino que comienza con el sujeto es el

101 a traduccidn de las citas de Rickert las realizo yo.

136



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

mas cercano. Parece a partir de lo conocido para, desde ahi, encontrar lo desconocido”
(Rickert, 2018, p. 26). Este punto es crucial para comprender la posicion del joven Heidegger
frente al Neokantismo. Rickert inicia con un sujeto formal, que define como punto seguro
desde el cual deducir el objeto; pero en esa operacion, va despojando al sujeto de su caracter
vivido, reduciéndolo a una instancia estructural, abstracta y metodoldgica. Con ello, el

andlisis se situa en un plano puramente légico-normativo.

Siguiendo con este punto, la distincion fundamental entre sujeto y objeto como punto
de partida de la teoria del conocimiento, no queda solamente en un plano conceptual; mas
bien, constituye el comienzo de un proceso sistemdtico por el cual el sujeto es
progresivamente despojado de todo contenido empirico hasta convertirse en una pura forma
logica. Este vaciamiento comienza con una tesis radical: cualquier elemento del yo puede ser
convertido en objeto. Rickert lo expresa de manera inequivoca cuando afirma que “en
principio cualquier parte del yo psiquico, segun su contenido, puede convertirse alguna vez
en objeto” (Rickert, 2018, p. 69). Esta afirmacion elimina de raiz la posibilidad de un nticleo
subjetivo irreductible, pues todo aquello que compone el yo (sus vivencias, rasgos
psicolégicos, autocomprensiones y actos) puede objetivarse y ser puesto frente al sujeto como
contenido. La consecuencia inmediata de este principio es el vaciamiento paulatino del
sujeto. Rickert lo declara explicitamente cuando describe el proceso de objetivaciéon como
“un aumento progresivo del contenido del objeto y una correspondiente disminucioén
progresiva del contenido del sujeto” (Rickert, 2018, p. 69). Siendo asi, que el sujeto empirico
pierde su densidad concreta, todo aquello que pueda describirse, pensarse o tematizarse
termina trasladdndose al lado del objeto. Este movimiento no es accidental, sino
caracteristico del método Neokantiano, que pretende asegurar la validez del conocimiento
mediante la reduccion del sujeto a su dimension formal. El pensador germano afiade incluso
que este proceso puede extenderse hasta sus Ultimas consecuencias: “puede continuarse tan
lejos como se quiera y, en el pensamiento, llevarse hasta el final” (Rickert, 2018, p. 69). Con
ello, el yo empirico se ve completamente absorbido en el campo de lo objetivable. Nada
queda del sujeto que pertenezca al ambito de la experiencia vivida; todo lo que posee

contenido puede pasar al lado objetivo.

137



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

Una vez completada tal reduccion, Rickert sostiene que dejamos atras la esfera del
sujeto psiquico y alcanzamos el concepto del sujeto epistemoldgico, en palabras de él:
“abandonamos los sujetos psiquicos [...] y llegamos al concepto del auténtico sujeto en
sentido epistemologico” (Rickert, 2018, p. 69). Por tanto, el sujeto ya no es un individuo
viviente, ni un yo situado histéricamente, sino la condicién formal que hace posible la validez
del conocimiento. De tal forma, que podriamos decir que se abandona al sujeto psiquico y se
llega a un concepto del sujeto en el estricto sentido epistemoldgico, con lo cual se constituye
un sujeto que ya no posee vida, mundo ni historia, es pura forma logica, despojada de todo
contenido empirico y destinada a asegurar la normatividad del conocimiento; un sujeto asi
no se experimenta a si mismo y no se encuentra afectado por el mundo, simplemente funciona

como condicion de posibilidad de la validez.

Teniendo en cuenta esto, el marco conceptual de Rickert no se limita a la distincion
metodoldgica entre sujeto y objeto (si bien la condiciona para todo analisis de la experiencia
del sujeto), sino que alcanza su mayor profundidad en la articulacion entre ser (Sein) y validez
(Geltung). Para ¢él, la verdad no es un fenémeno que surja de la experiencia vivida o de un
acto concreto del sujeto empirico, sino una forma de validez supratemporal que se impone
normativamente al pensamiento. Como expone Cazzanelli, en la filosofia Neokantiana de
Rickert: “el deber-ser [Sollen] es el fundamento del ser [Sein]” (Heidegger, 2005a, p. 45, GA
56/57, p. 37, citado por Cazzanelli, 2010, p. 28), lo cual significa que la normatividad precede
ontologicamente a aquello que meramente es. La verdad pertenece al orden de lo vélido, no
al de lo existente; por ello, la filosofia del suroccidente alemén sostiene que el conocimiento
solo se garantiza si su validez se funda en normas l6gicas universales e independientes de la
facticidad de la vida. Windelband, maestro de Rickert, afirma explicitamente que la verdad
“coincide con el reconocimiento de un deber” (Cazzanelli, 2010, p. 28), y que este
reconocimiento moral e intelectual se sitia “completamente a parte subiecti” (Cazzanelli,
2010, p. 29), es decir, la verdad no se vive, sino que se reconoce como valida. En este sentido,
para Rickert, la verdad no es un acontecimiento, ni un modo de aparecer del mundo, sino un
valor logico. Asi lo muestra el articulo citado cuando indica que, en este marco conceptual,

el pensamiento se orienta hacia un “valor [Wert] fundado sobre una intrinseca validez

138



Javier Mora Casanueva /
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vido S
factica (faktisches Leben) [

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159

ISSN 2735-6140
[Geltung]” (Cazzanelli, 2010, p. 29). De tal forma, que toda proposicion verdadera lo es
porque participa de este ambito objetivo de validez, el cual es idéntico para todos los sujetos
que conozcan correctamente. El valor-verdad se encuentra asi por encima del devenir
historico, de los intereses vitales o de las circunstancias concretas del existir; es, mas bien,
una esfera normativa que dirige y regula el conocimiento. Asi, conocer significa medirse con
el ambito de validez: solo hay conocimiento alli donde las representaciones del sujeto se

adecuan a un valor l6gico que las trasciende.

Esta concepcion tiene dos consecuencias decisivas. En primer lugar, Rickert sostiene
que la validez precede ontologicamente a toda experiencia, puesto que solo bajo su guia
puede hablarse de ciencia. En segundo lugar, el sentido mismo de la verdad queda
determinado por el modo en que el pensamiento se somete a estos valores 16gicos absolutos.
La verdad no es vivida: es reconocida, se podria decir. No se descubre en el flujo de la vida,
sino que se verifica en la logica de la validez. En este marco, la distincion entre ser y validez
garantiza que lo normativo permanezca separado del devenir contingente: confundir ambos
niveles “significaria reducir el normativo al natural” (Cazzanelli, 2010, p. 28) y desembocar
en el relativismo. Ahora, desde esta arquitectura conceptual, puede comprenderse por qué el
joven Heidegger se siente inicialmente atraido y, posteriormente, profundamente insatisfecho
con el horizonte rickertiano. Por un lado, reconoce en su maestro la rigurosidad metodologica
y poderosa distincion entre ser y validez. Para aclarar mas lo ultimo, Rickert establece que
aquello que es (los hechos, los procesos, todo lo que pertenece al &mbito del devenir natural
o historico) nunca puede fundamentar por si mismo la normatividad del conocimiento. El ser
describe lo efectivamente dado, lo que acontece en el tiempo; la validez, en cambio, designa
un ambito ideal y supratemporal donde residen los valores logicos, morales y culturales,
incluido el valor de la verdad. Las normas rigen el conocer (las leyes légicas, la validez de
los juicios, la objetividad cientifica) no son en el mismo sentido que los entes facticos: valen,
es decir, poseen una vigencia que no depende del cambio histérico ni de la existencia
empirica. De ahi que Rickert sostenga que la verdad pertenece al dominio de la validez, no
al de la existencia: una proposicion es verdadera porque participa de este reino ideal, no

porque brote del vivir concreto.

139



Javier Mora Casanueva -
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida %

factica (faktisches Leben) ' \

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
Por otro lado y, adelantando parte de este articulo, Heidegger advierte que este marco,
aun siendo conceptualmente refinado, no logra dar cuenta de la verdad tal como ella acontece
en la facticidad del vivir, en el modo situado, histérico y a menudo precientifico en que el ser
humano se encuentra y comprende el mundo. Ademas de esto, Heidegger advierte que este
marco rickertiano no explica cémo la validez normativa puede llegar a determinar
efectivamente el ser, en vista a que “se afirma que el deber-ser es el criterio de evaluacion
del ser, pero no explica como esto ocurre” (Cazzanelli, 2010, p. 33). Alli, nace la sospecha
heideggeriana: Rickert postula la validez como aquello que debe orientar la experiencia, pero
no muestra como la experiencia concreta puede ser efectivamente atravesada por la validez.
Por ello, el &mbito de la validez rickertiana aparece demasiado distante, demasiado etéreo,
en comparacion con la inmediatez con la que la vida factica (estd desligada de ella) ya se
comprende, ya se orienta y ya se abre un mundo antes de toda normatividad légica. En
consecuencia, la distincion entre ser y validez, decisiva para Rickert, se convierte para el
joven Heidegger en el punto exacto desde el cual iniciar su desplazamiento hacia una
reconduccion mas originaria de la verdad como modo de apertura del existir en la vida factica.
Para ello, requerird justamente de la otra gran influencia que tuvo en su vida: la

fenomenologia.

El encuentro del joven Heidegger con la primigenia fenomenologia husserliana
constituye uno de los momentos mas fecundos de su formacion intelectual y, sin duda, una
de las claves para comprender su reconduccion del concepto de verdad hacia la vida factica.
Desde sus primeros anos como Privatdozent en Friburgo, Heidegger reconoci6 en las
Logische Untersuchungen (Investigaciones ldgicas)!! una alternativa radical al formalismo
Neokantiano que dominaba el ambiente filosofico de la época. No obstante, esta recepcion

no fue meramente pasiva: las tesis husserlianas sobre intuicion, cumplimiento y estado de

! Husserl puede considerarse el paralelo a cuando Kant indicaba que David Hume lo desperté del suefio
dogmatico, en este caso, Husserl hizo dar cuenta a un joven Heidegger sobre toda una dimensionalidad vivida
del ser humano. Cabe recordar, que anos mas tarde el propio Martin Heidegger indicarad que su obra magna
pudo ver la luz gracias al influjo de su gran maestro. Tal como comenta en la mismisima obra: “las siguientes
investigaciones solo han sido posibles sobre el fundamento establecido por E. Husserl, en cuyas Investigaciones
Logicas la fenomenologia se abri6 paso por primera vez” (Heidegger, 2017, p. 63, SZ, p. 38).

140



Javier Mora Casanueva o
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida MEe >\
factica (faktisches Leben) [

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
cosas abrieron para €l un camino que posteriormente devendria hacia una fenomenologia de
la vida factica. Por ello, entender la influencia de Husserl implica comprender el proceso
mediante el cual Heidegger transforma la fenomenologia desde adentro, tensionando sus
conceptos hasta llevarlos hacia una concepcion de la verdad que ya no se reconoce en la

teoria del juicio, sino en la estructura originaria del existir.

Uno de los conceptos husserlianos que mas impresion causaron en Heidegger fue la
nocion de cumplimiento (Erfiillung). Husserl describe el fendmeno de la verdad no
simplemente como la verificacion ldgica de un juicio, sino como un acontecimiento vivido
en el cual una significacion vacia encuentra su llenado intuitivo. En un pasaje particularmente
importante, afirma que, cuando este encuentro tiene lugar “surge la unidad fenomenologica,
que se revela como una conciencia de cumplimiento” (Husserl, 1999, p. 662). Esta afirmacion
contiene una ruptura profunda con la tradicion l6gico-epistemologica: la verdad ya no se situa
en el plano de las proposiciones ideales, sino en la dindmica interna de la vivencia. La
fenomenologia muestra asi que el acto de conocer es un proceso estructurado, que pasa desde
una intencién significativa a un cumplimiento intuitivo que otorga evidencia. Este punto es
ampliado por Husserl cuando distingue cuidadosamente entre el acto de significar y su

cumplimiento. Asi, explica que:

El acto puro de significar encuentra en el modo de una intencion teleologica su
cumplimiento en el acto intuitivo. En esta vivencia de transicion resalta a la vez
claramente, en su fundamentacion fenomenoldgica, la congruencia de ambos actos:
la intencion significativa y la intuicion a ella correspondiente en modo mas o menos
perfecto. En la intuicion esté representada intuitivamente la misma cosa objetiva que
era meramente pensada en el acto simbdlico, y que se torna intuitiva justamente con
las mismas determinaciones con que antes era meramente pensada (meramente
significada). Con otra expresion puede esto mismo decirse: /a esencia intencional del
acto intuitivo se adecua (més o menos perfectamente) a la esencia significativa del

acto expresivo. (Husserl, 1999, p. 621)

141



Javier Mora Casanueva -
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida %

factica (faktisches Leben) ' \

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
Aqui la fenomenologia revela una estructura esencial del conocer: aquello que el
pensamiento pretende solo adquiere evidencia cuando la intuicién aporta su contenido
especifico. No se trata de una verificacion externa, sino de una unidad interna del fenémeno.
Esta distincion es crucial para Heidegger, quien reconoce en ella el cardcter experiencial de
la verdad. Sin embargo, al mismo tiempo percibe que Husserl permanece en el marco de una
teoria del acto: incluso la verdad vivida se entiende dentro de la correlacion entre
significacion e intuicion. Heidegger, en cambio, tempranamente comenzara a preguntarse no
solo como se cumple una significacion, sino desde qué apertura previa al mundo algo puede
ser significado en absoluto. El cumplimiento no serd, para ¢él, un fenémeno de la conciencia,

sino un modo de desvelamiento que presupone ya un horizonte de comprension.

Por otro lado, la radicalidad de la fenomenologia husserliana se hace especialmente
visible con la introduccion de la intuicion categorial (kategoriale Anschauung). Con ella,
Husserl sostiene que no solo los contenidos sensibles pueden ser dados intuitivamente, sino
también estructuras categoriales como unidad, ser o algo. Seguin afirma, lo decisivo es que el
objeto “no sea meramente mentado, sino intuido o percibido” (Husserl, 1999, p. 701). Esto
significa que el aparecer de algo como algo nunca es una mera recepcion de datos sensibles,
sino que esta siempre ya estructurado por formas categoriales. En este punto, toda intuicién
(sea sensible o categorial) es igualmente un acto (4kt), una vivencia en la que algo se da

como presente.

Ahora, para el joven Heidegger, este hallazgo es decisivo: indica que la experiencia
humana no es un flujo de contenidos que luego serian organizados por la conciencia, sino un
estar ya situado dentro de una articulacion previa de sentido. Alli donde Husserl describe esta
articulacion en términos de actos de conciencia y sus correlatos (intencion/intuitividad,
juicio/estado de cosas), Heidegger percibe el indicio de una estructura mas originaria: el
estar-en-el-mundo'? como condicion previa de que algo pueda aparecer bajo la forma de un
algo. La intuicidn categorial se convierte asi en una via para desplazar el andlisis desde la

estructura de los actos hacia la facticidad concreta que hace posible toda articulacion de

12 Como luego sefialara en diversos lugares de ST (Heidegger, 2017, p. 67, 81, 88, en SZ, p. 41, 53, 59).

142



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

sentido. Sin embargo, la distancia entre ambos pensadores comienza a perfilarse de manera
clara en el ambito de la verdad. Para Husserl, una proposicion es verdadera cuando existe un
estado de cosas (Sachverhalf) que le corresponde: el mundo, como totalidad de lo que hay,
funciona como aquello que hace verdadera una afirmacion (como el truth-maker). La verdad,
en este sentido, no depende de leyes ideales, sino de la concordancia entre lo juzgado (das
Geurteilte) y el estado de cosas que lo cumple (Erfiillung). Ahora bien, esta teoria de la
verdad coexiste en Husserl con la tesis (claramente heredada del proyecto de las
Investigaciones logicas) de que los actos logicos estan regidos por leyes ideales: “las leyes
analiticas del pensamiento propio; las cuales, fundandose en las categorias puras, son
independientes de toda particularidad de las materias” (Husserl, 1999, p. 600). Estas leyes no
hacen verdadero un juicio, sino que determinan como debe operar el acto judicativo para ser

valido en sentido logico.

Es precisamente aqui donde Heidegger detecta el limite de la fenomenologia
husserliana: aun cuando Husserl vincula la verdad con el cumplimiento intuitivo y no con
normas formales en stricto sensu, el marco ultimo de la explicacion sigue siendo el del acto
logico y sus estructuras ideales. Para Heidegger, en cambio, la verdad no puede situarse en
el plano del juicio ni en el de los actos, pues, como se vera en la siguiente seccion, ella
depende de una condicion mas originaria: la apertura del existir humano que hace posible
que algo aparezca como verdadero o falso, es decir, la facticidad, y no la estructura del acto

judicativo, constituye el suelo desde el cual puede comprenderse el fenomeno de la verdad.

Finalmente, la influencia de Husserl es tanto metodoldgica como critica. Metodologica,
porque ofrece a Heidegger el instrumento para describir la vivencia; critica, porque al revelar
la estructura interna del acto, Husserl permite a Heidegger descubrir que incluso este analisis
presupone ya una apertura ontoldégica mas originaria. En suma, la incipiente fenomenologia
de Husserl en Investigaciones logicas no solo abre un camino para la reflexion sobre la
verdad, sino que, precisamente por sus limites, empuja al joven Heidegger a radicalizarla. En
este transito, la verdad deja de ser entendida como un cumplimiento de actos y comienza a

configurarse como el modo mismo en que el existir humano estd abierto al mundo,

143



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida e
factica (faktisches Leben) [

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
inaugurando asi la reconduccion hacia la vida factica que marcara sus cursos de Friburgo y

Marburgo.
2. Eljoven Heidegger y su consideracion temprana de la verdad

Cuando en los cursos de 1919-1926 Heidegger aborda por primera vez, de manera
sistematica, la cuestion de la verdad, lo hace situdndose criticamente frente al horizonte
Neokantiano y, al mismo tiempo, profundizando en las posibilidades abiertas por la
fenomenologia. En este contexto, la verdad aparece como una problematica decisiva, no ya
porque pueda servir para fundamentar una ciencia rigurosa (como pretendia el Neokantismo),
sino porque revela algo esencial del modo en que la vida humana se encuentra en el mundo.
Esta reorientacion del problema, que desplaza su centro desde el juicio hacia la experiencia
originaria, constituye uno de los movimientos mas originales del joven Heidegger y que sera

totalmente relevante para su camino filoséfico.

Ahora bien, para comprender la reconduccion de la verdad es necesario precisar qué
entiende Heidegger por vida factica. En su curso titulado como Ontologia. Hermenéutica de
la facticidad (Ontologie. Hermeneutik der Faktizitdt de 1923), el propio autor caracteriza el
proyecto como una investigacion centrada en la facticidad del existir y concluye que, por ello
“en definitiva, el titulo que corresponde mejor al tema y la manera de tratarlo de lo que sigue
es el de: Hermenéutica de la facticidad” (Heidegger, 2000, p. 20, GA 63, p. 3). La vida factica
no designa un mero dato biografico ni psicoldgico, sino el modo en que el existir humano se
da siempre ya en una situacién concreta, atravesado por ocupaciones, preocupaciones,
tendencias, compresiones previas y un mundo circundante (Umwelt) que lo afecta. La
facticidad nombra, asi, el caracter ineludible, situado y vivido de nuestro estar-ahi: el como
efectivo en que se realiza la existencia antes de cualquier objetivacion tedrica'®. Como bien

indica el joven Heidegger:

13 Esto se vera retomado y precisado en diversas partes de ST (Heidegger, 2017, p. 84, 85, 135, 143, 161, en
SZ, p. 56, 57, 107-108, 115-116, 135).

144



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

Facticidad es el nombre que le damos al caracter de ser de “nuestro” existir “propio”.
Mas exactamente, la expresion significa ese: existir en cada ocasion [...]Y factico,
por consiguiente, se llama a algo que “es” articulandose por si mismo sobre un
caracter de ser, el cual es de ese modo. Si se toma el “vivir” por un modo de “ser”,
entonces “vivir factico” quiere decir: nuestro propio existir, estar-aqui en cuanto
“aqui” en cualquier expresion abierta, por lo que toca al ser, de su caracter de ser.

(Heidegger, 2000, pp. 25-26, GA 62 p, 7)

Con esta nocion de vida factica en mente, puede entenderse mejor por qué el joven
Heidegger critica la comprension axioldgica de la verdad heredada de la escuela de Baden.
En su temprano curso Grundprobleme der Phdnomenologie (Problemas fundamentales de la
fenomenologia 1919/1920), expone con precision la posicion Neokantiana cuando afirma
que, para esta corriente, la verdad es entendida como una norma por lo que tengo que regirme
si es que debo llegar a un conocimiento sélido y que por ello “la verdad es un valor”
(Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). La formulacion recoge adecuadamente el espiritu del
Neokantismo: la verdad se concibe como un valor 16gico supratemporal cuya vigencia regula
los actos de conocimiento. Sin embargo, lejos de aceptar esta caracterizacion, Heidegger la
juzga insuficiente y metodolégicamente desviada. De hecho, declara sin ambigiiedades que
hablar de valores “es del todo secundario y no me ayuda en nada a esclarecer los auténticos
problemas” (Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). Lo decisivo no es determinar si la verdad
posee estatus normativo, sino interrogar qué significa en su propio fenomeno: “asi pues, lo
decisivo es saber qué significa verdad” (Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). La fuerza de
esta frase no debe subestimarse. Con ella, el joven fildsofo alemén abre una grieta en el suelo
Neokantiano: rechaza que la verdad pueda ser comprendida como valor légico y exige en
cambio volver al modo en que la verdad acontece en la facticidad del vivir. La pregunta ya
no apunta a la validez normativa de los juicios, sino a la manera en que el ente comparece
como verdadero en la experiencia concreta del mundo vivido. Solo en este gesto es posible
entender como Heidegger se aleja simultaneamente de Rickert y prepara el giro

fenomenoldgico que estructurard sus futuros cursos.

145



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

Tras marcar esta distancia inicial, Heidegger expone la comprension tradicional de la
verdad, segun la cual esta es una propiedad de los juicios. Asi escribe: “la verdad, se dice, es
una determinacion que le corresponde o no a los juicios, conocimientos, proposiciones. Un
juicio es verdadero o falso, y es verdadero cuando concuerda con el objeto por el que se rige”
(Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). Se trata, por supuesto, de la definicion clasica
(adeaquatio rei et intellectus), que Heidegger no rechaza de inmediato sino que somete a una
radical problematizacion fenomenoldgica. La pregunta clave que introduce (y que

3

desconfigura la aparente claridad de la definicioén tradicional) es doble: “;qué significa
regirse por un objeto? ;y qué significa objeto? Algo general” (Heidegger, 2014, p. 85, GA
58, p. 73). A fin de mostrar la heterogeneidad de aquello llamado objeto, Heidegger ofrece

una lista deliberadamente desconcertante:

Algo es Dios, algo es esta catedra, algo es una sinfonia de Beethoven, algo es una
navaja, algo es un principio matematico, algo es el bedel de la universidad, algo son
caracteres escritos en un trozo de pergamino, algo es el bajo nivel de las divisas.

(Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73)

Con ello revela que el correlato del juicio (el famoso objeto) no es una unidad
homogénea ni simple. La nocidon de algo en general exige una elucidacion fenomenologica
previa: no es posible comprender la verdad como adecuacion si antes no se ha esclarecido el
modo en que el ente se muestra en la experiencia. Aqui aparece ya la conexion con la
facticidad: lo que cuenta como algo y, por ende, como posible objeto de un juicio verdadero,

depende de la manera en que la vida factica se relaciona con su mundo.

La critica se vuelve mas incisiva cuando Heidegger examina la relacion entre ciencia y
vida féctica. En el paragrafo §17 afirma que, en el ambito cientifico, la vida se ve despojada
de sus rasgos originarios; alli ya no cabe hablar del sentir inmediato o del modo en que el si-
mismo se halla en el mundo, es decir: “no es posible seguir hablando propiamente de un
sentirme, que el mundo del si-mismo en general no juega ya papel alguno” (Heidegger, 2014,
p- 89, GA 58, p. 77). Este extranamiento del si-mismo se debe a la exigencia de objetividad,

que domina la estructura del saber cientifico. Lo expresa con claridad cuando indica que,

146



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

dentro de ese marco “estd en el sentido facticamente comprendido de un nexo de expresion
cientifico que éste tenga validez objetiva, esto es, visto situativamente, que no exista ni pueda
existir relacion alguna con un mundo del si-mismo propio” (Heidegger, 2014, p. 89, GA 58,
p. 77). Las consecuencias de esta desvinculacion son profundas. Heidegger explica que la
ciencia incorpora los mundos de la vida, pero lo hace distorsionandolos y vacidndolos de su
vitalidad: “mundos de la vida facticos y su riqueza entran en el nexo de manifestacion
cientifico, si bien pierden precisamente lo especificamente vivo y dejan de estar en la
posibilidad de ser accesibles desde el mundo circundante y el mundo del si-mismo”
(Heidegger, 2014, p. 89, GA 58, p. 77). Y concluye que “los mundos de la vida son tomados
por ciencia en una tendencia desvivificadora, con la que se priva a la vida factica de su propia
posibilidad viva de efectuarse de manera facticamente viva” (Heidegger, 2014, p. 85, GA 58,

pp. 77-78).

Este diagnostico es decisivo para comprender por qué Heidegger debe reconfigurar el
problema de la verdad a partir de la facticidad. Si la ciencia desrealiza la vida, entonces no
puede servir como punto de partida para un esclarecimiento originario de la verdad. La
comprension cientifico-objetivante de la verdad como adecuacion deja fuera aquello desde
donde, de hecho, algo puede aparecer como verdadero: el modo en que la vida factica se
encuentra efectivamente implicada en el mundo. Por ello, se impone la necesidad de un
método capaz de recuperar el fendmeno tal como se da en la experiencia originaria. En el
paragrafo §18, cuando Heidegger se pregunta si tiene sentido otra ciencia ademds de las
ciencias objetivadoras, responde delineando el ntcleo de la fenomenologia: “la idea de la
fenomenologia es: ciencia del origen de la vida. No se debe investigar la vida factica misma
y la plenitud infinita de los mundos vividos en ella, sino la vida en cuanto emergente, en
cuanto resultado de un origen” (Heidegger, 2014, p. 92, GA 58, p. 81). Esta frase constituye
uno de los clivajes mas importantes del pensamiento temprano de Heidegger. La
fenomenologia debe remontarse al origen de la vida; y tal origen no es un punto cronolégico
ni un principio metafisico, sino la estructura misma que permite a la vida tener mundo,
interpretar, comprender y, en Gltima instancia, experimentar algo como verdadero o falso. El

problema de la verdad se convierte, entonces, en un problema de acceso al origen del sentido,

147



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

y ese origen se sitila en la facticidad del existir. De ahi que Heidegger insista en que este
origen solo puede ser hallado en la propia vida factica: “debe poderse encontrar en la vida
factica, facticamente, sefialamientos motivadores que apunten al origen” (Heidegger, 2014,
p. 94, GA 58, p. 82). Y afiade que solo si estos sefialamientos se encuentran “la idea de la
fenomenologia, de la ciencia del origen, y, por ende, la tendencia directriz, no son ficticias,
inventadas arbitrariamente, sino que se abre la posibilidad de una acreditacion rigurosa de su

propio derecho y su necesidad” (Heidegger, 2014, p. 94, GA 58, p. 82).

(Qué tipo de experiencias pueden cumplir esta funcion de sefialar el origen? Heidegger
responde que deben ser experiencias cuyo contenido no remita a otro contenido simplemente,
sino que posean “una cierta distincion, una posicion de privilegio [no en el sentido de una
valorizacion]” (Heidegger, 2014, p. 94, GA 58, p. 83). Estas experiencias privilegiadas no
son excepcionales ni extraordinarias; son momentos en los que la vida se vuelve transparente
a si misma y en los que el si-mismo se descubre afectado, situado y abierto a un mundo. En
el paragrafo §23, esta via se concreta en la necesidad de acceder al mundo del si-mismo como
experiencia fundamental. Heidegger lo expresa diciendo que es necesario “ganar la
experiencia fundamental del si-mismo” (Heidegger 2014, p. 112, GA 58, p. 101). Esta
experiencia debe ser tal que el mundo propio se dé “como tal y en su destacarse, esto es, se
tiene la experiencia de ¢l de un modo peculiar en su propio aspecto fundamental” (Heidegger,
2014, p. 112, GA 58, p. 101). Con esto se perfila con mayor claridad la relacion entre verdad
y vida féctica. No se trata de psicologizar la verdad ni de reducirla a vivencias subjetivas,
sino de mostrar que la posibilidad misma de que algo sea verdadero (de que algo se dé como
algo) esta anclada en la manera en que la vida se comprende, se orienta y se expone a su
mundo. La verdad queda desplazada decisivamente: ya no es una propiedad de los juicios ni
un valor légico supratemporal; tampoco se agota en el cumplimiento intuitivo, como en
Husserl. Empieza a perfilarse como un fendémeno ligado al modo en que la vida factica esta

ya implicada en un mundo y se relaciona con su propio origen de sentido. De esta forma,

148



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

puede decirse que la verdad adquiere un caracter existencial'*: es un modo de acontecer del

vivir mismo antes de toda elaboracion logica.

Desde aqui, la reconduccion de la verdad a la vida factica no es un simple gesto critico
frente al Neokantismo, sino la condicién de posibilidad para pensar la verdad de manera
originaria. La hermenéutica de la facticidad ofrece el marco en el que esta reconduccion
puede desplegarse: interpretar la existencia en su facticidad significa, al mismo tiempo,
esclarecer como y desde donde algo puede ser verdadero para un existir que ya vive, sufre,

comprende y se decide en un mundo.

Ahora bien, desde la nocion de vida factica previamente establecida, puede integrarse
de manera mas precisa el aporte del paragrafo §11 del curso Zur Bestimmung der Philosophie
de 1919, editado por Adridn escudero bajo el titulo La idea de la filosofia y el problema de
la concepcion del mundo. En esa seccion dedicada a la relacion entre verdad y valor, el joven
Heidegger muestra con claridad que la problemadtica de la verdad no puede resolverse dentro
de un marco axioldgico heredado de la escuela Neokantiana de Baden. Permanecer en ese
horizonte implica reducir la verdad a un fendmeno dependiente de estructuras valorativas, lo
que distorsiona su modo originario de darse en la vida misma. Por ello, sostiene que la verdad
debe ser reconducida a la estructura més elemental y originaria del vivir factico, donde no se
presenta como valor, norma o ideal regulativo, sino como un modo de encontrarse en el
mundo. En este contexto, Heidegger formula una critica directa al método critico-teleologico

de Rickert. Si el ideal de la verdad es concebido como valor, entonces también el método

14 Bajo esa premisa se retomara y se profundizara la concepcion existencial de la verdad en ST, sobre todo en
el paragrafo §44 titulado “Dasein, aperturidad y verdad” (Heidegger, 2017, p 235, SZ, p. 212). Alli, se tomara
nuevamente la critica a la concepcion tradicional de la verdad como adecuacion de la mente al objeto que conoce
(Heidegger, 2017, pp, 237-238, SZ, pp. 213-214) y se mostrara que “el término verdad designa un existencial”
(Heidegger, 2017, p. 248, SZ, p. 226), es decir, como un modo fundamental de su estar-en-el-mundo y no como
una simple determinacion 16gica de los juicios. En §44, Heidegger subraya que la verdad pertenece a un modo
de ser del Dasein en cuanto éste se encuentra arrojado, situado y referido a un mundo que ya comprende y en
el que estd efectivamente implicado (Heidegger, 2017, pp. 243-244, SZ, pp. 221-222). Esta concepcion no
constituye una ruptura con los cursos tempranos, sino la explicitacion ontoldgica de lo que en Friburgo y
Marburgo habia sido descrito como uno de los modos en que la vida factica se orienta, se interpreta y se
relaciona con el ente. En este sentido, la elucidacion de la verdad en §44 no inaugura un problema nuevo, sino
que radicaliza en el plano existencial aquello que los analisis de la vida factica habian preparado: que la verdad
tiene su raiz en la forma concreta en que la existencia humana se halla ya en un mundo y se entiende a si misma
en €l

149



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

debe fundarse en la donacion de ese valor: “si el ideal (la verdad) es un valor, entonces el
método también se tiene que constituir originariamente en la donacién de un valor”
(Heidegger, 2005a, p. 57, GA 56/57, p. 47). Con esta observacion, Heidegger apunta a la
circularidad en que queda atrapada la axiologia rickertiana: si la verdad es un valor, solo
puede alcanzarse mediante una estructura valorativa previa, con la cual la verdad deja de
verse como un fenémeno que se da en la vida y pasa a depender de una categoria teodrica
derivada. La verdad no aparece entonces por si misma, sino unicamente bajo el prisma del

vale.

Frente a este presupuesto, Heidegger introduce la pregunta que desestabiliza toda la
tradicion axiologica: “;pero es la verdad realmente un valor?” (Heidegger, 2005a, p. 57, GA
56/57, p. 47). La fuerza de esta interrogacion es filos6ficamente decisiva: no busca negar que
la verdad pueda aparecer o adoptar la forma de un valor en ciertos contextos, sino liberar el
fendomeno originario de la verdad de la reduccion axiologica que lo ha aprisionado desde la
escuela de Baden. De hecho, el propio Heidegger reconoce que “la verdad se caracteriza
como valor, en determinados contextos se explica como valor” (Heidegger, 2005a, p. 57, GA
56/57, pp. 47-48), pero advierte de inmediato que esta caracterizacion no tiene el alcance
ontolégico que Rickert le atribuye. La verdad puede tener forma de valor, pero no por ello
consiste esencialmente en un valor. Para fundamentar esta distinciéon, Heidegger introduce
un andlisis fenomenolédgico finisimo: la diferencia entre declarar-algo-como-un-valor (Fir-
Wert-Erkldren) y tomar-algo-por-un-valor (Wertnehmen). Esta distincion tiene consecuencias
decisivas. Segin Heidegger, el acto de tomar-algo-por-un-valor no es un producto de la
teoria, sino un fenémeno originario de la vida misma: “este tomar-algo-por-un-valor se puede
caracterizar como un fendmeno originario, como una constitucioén de la vida en y para si”
(Heidegger, 2005a, p. 57, GA 56/57, p. 48). En cambio, declarar-algo-como-un-valor es ya
un acto teérico, derivado, que tematiza conceptualmente aquello que en la vida aparece de
manera inmediata. La axiologia se mueve en este plano derivado; por ello, nunca alcanza la

raiz viviente del fendmeno.

150



Javier Mora Casanueva /
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vido S
factica (faktisches Leben) [

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140
Este analisis permite a Heidegger plantear la pregunta decisiva: ;es la verdad, en su
modo originario de darse, un fendmeno valorativo? La comparacion entre valoracion y
verdad muestra que no. En la valoracion, el vale afecta y moviliza; en cambio “el ser-
verdadero (d-An0Ogia) como tal no vale. En la alegria como alegria asumo valores, en la verdad
como verdad simplemente vivo. No aprehendo el ser-verdadero en y a través de una asuncion
de valores” (Heidegger, 2005a, p. 58, GA 56/57, p. 49). La experiencia de la verdad no se
caracteriza por la estructura afectivo-motivacional del valor, sino por un modo de estar en
presencia de algo. Cuando juzgo que algo es verdadero, no asumo un valor: constato un modo
en que aquello comparece en mi vivir. Por ello, en proposiciones como 2 x 2 =4 o Napole6tn
I muri6 en la isla de Santa Elena, Heidegger puede afirmar que “no interviene ningtn valor”
(Heidegger, 2005a, p. 58, GA 56/57, p. 48). Lo verdadero se presenta alli como una simple
constatacion, un modo de presencia que no depende de la valorizacion. De ahi que la verdad
no pueda fundarse en una estructura del vale ni ser comprendida como valor 16gico. Su modo
de darse es mas originario y pertenece al modo en que la vida ya estd involucrada en un

mundo.

Siguiendo con ello, si la verdad fuera esencialmente un valor, este deberia aparecer
incluso en tales juicios logicos o histdrico-facticos; sin embargo, lo verdadero se muestra
aqui como pura constatacion, como un ser-verdadero que “difunde su propia claridad: /umen
gloriae” (Heidegger, 2005a, p. 59, GA 56/57, p. 49), sin afectar el modo caracteristico del
valor. Entonces, mientras que la valorizacion pertenece al &mbito afectivo y motivacional de
la vida, la verdad sefiala un modo més originario en que algo comparece para el vivir mismo.
El ser-verdadero (alétheia) no funciona, por tanto, como un valor, sino como una forma
basica en que la vida factica encuentra y reconoce aquello con lo que ya esta tratando en su
existencia. Por eso, la equiparacion entre verdad y valor (caracteristica de la axiologia
Neokantiana de su maestro Rickert) constituye a los ojos de Heidegger, un verdadero error
categorial. Si bien admite que “en el momento en que reconocemos la verdad, la verdad tiene
que ser algo que tiene la forma de un valor” (Heidegger, 2005a, p. 59, GA 56/57, p. 50),
subraya que esta apariencia valorativa es solo un fenémeno derivado. En su nucleo, la verdad

remite al hecho de que la vida factica esta ya abierta y orientada hacia aquello con lo que se

151



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

involucra antes de toda toma-de-valor. No se funda, por tanto, en una normatividad

valorativa, sino en la propia dindmica del vivir que hace posible experimentar algo en su ser.

Por tanto, la clave para entender este desplazamiento esta precisamente en la vida
factica: la verdad solo puede pensarse adecuadamente si se la sitiia en el &mbito donde el
vivir se encuentra de manera inmediata con las cosas, antes de toda construccion tedrica. La
valoracion, como acto derivado, no puede ser la base de la verdad, porque presupone ya una
forma de objetividad del vivir. En cambio, la verdad remite a como la vida se halla abierta,
expuesta y atenta a aquello con lo que trata. La verdad, en consecuencia, expresa un modo

en que el vivir factico se orienta en su mundo, no una norma exterior.

Ahora, esta reorientacion del problema de la verdad no queda confinada a los cursos de
Friburgo, sino que se prolonga y profundiza en los afios posteriores. En su curso en Marburgo
titulado como Logik. Die Frage nach der Wahrheit (Logica. La pregunta por la verdad) de
1925/26, Heidegger vuelve a tematizar la cuestion desde un horizonte ya claramente sustraido
a la teoria de los valores. Desde el inicio del curso subraya que incluso la duda escéptica
sobre la existencia de la verdad presupone ya su posibilidad: cuando intentamos negar que
haya verdad, “esta negacion se reivindica a si misma como enunciado verdadero acerca del
no ser de la verdad. La negacion de la consistencia de la verdad afirma su propio ser verdad”
(Heidegger, 2004, p. 26, GA 21, p. 20). De ahi que la pregunta por la existencia de la verdad
no pueda ser la primera; lo que debe interrogarse, mas radicalmente, es el sentido mismo de
verdad: “la pregunta acerca de qué es la verdad es la pregunta fundamental” (Heidegger,
2004, p. 27, GA 21, p. 21). Esta pregunta exige remontarse al suelo donde la verdad se

origina, y ese suelo es la vida factica.

En continuidad con lo anterior, Heidegger muestra que el término verdad es polisémico
y que dicha polisemia estd dominada por el modelo proposicional heredado de la l6gica
tradicional. Dentro de ese horizonte se entiende por verdad, “en primer lugar, el caracter de
enunciados, de enunciados sobre lo existente. Es decir, la verdad es una constitucion de las
proposiciones merced a la cual éstas enuncian algo tal como es” (Heidegger, 2004, p. 17, GA

21, p. 9). Sin embargo, el propio uso lingiiistico indica otros sentidos: a veces llamamos

152



Javier Mora Casanueva 4
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida M
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

verdades a las proposiciones mismas (2 x 2 =4 es una verdad), otras veces entendemos por
verdad el hecho de poder soportarla o rehuirla (alguien no puede soportar la verdad), e incluso
hablamos de saber la verdad sobre un determinado acontecimiento, es decir, de la totalidad
de juicios que harian accesible un asunto “tal como ha sucedido, tal como en cierta manera
es” (Heidegger, 2004, p. 18, GA 21, p. 9). Esta enumeracidon no es meramente terminologica:
senala que ninguna definicién logico-proposicional agota el fendémeno, porque la verdad

aparece también como experiencia, como relacion existencial con aquello que se muestra.

Sobre este trasfondo, Heidegger retoma criticamente el concepto de validez tal como
habia sido elaborado por la tradiciéon Neokantiana. Analizando la herencia de Lotze, muestra
coémo el valer primario se concibe como “la realidad efectiva de contenidos y proposiciones
en la conciencia” (Heidegger, 2004, p. 73, GA 21, p. 81), y sobre este valer se edifican tanto
la objetividad como la obligatoriedad. El resultado es que “no se cuestiona en absoluto el
fenémeno de la verdad. No es que ahora se despliegue por vez primera la pregunta por la
verdad, sino que ya se la da por fundamentalmente respondida en la funcién primaria: validez
= ser verdad” (Heidegger, 2004, p. 73, GA 21, p. 82). Bajo el dominio de este concepto, la
pregunta por la verdad se desplaza hacia problemas secundarios, por ejemplo, la relacion
entre verdad y consenso intersubjetivo, hasta el punto de identificarla con mera
obligatoriedad universal: “verdad es lo que vale para todos, es decir, lo que todos tienen que
reconocer” (Heidegger, 2004, p. 74, GA 21, p. 82). La valoracion Neokantiana del Geltung
aparece asi, desde la perspectiva heideggeriana, como un descubrimiento s6lo aparente: “el
descubrimiento de la validez, que tanto se celebra, es solo la apariencia de una auténtica

pregunta por la esencia de la verdad” (Heidegger, 2004, p. 74, GA 21, p. 82).

Si se compara esta critica con los andlisis de 1919, se aprecia una linea de continuidad
muy nitida. Lo que en 1919 era todavia una objecion dirigida a la axiologia rickertiana se
convierte, en el curso de Marburgo, en una critica de largo alcance contra toda teoria de la
verdad que la identifique con validez normativa. De hecho, Heidegger subraya que, cuando
se parte del concepto de validez, la pregunta por la verdad “se va desplazando cada vez mas

a ambitos y problemas secundarios” hasta llegar a confundirse con la obligatoriedad universal

153



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

(Heidegger, 2004, p. 74, GA 21, p. 82). Con ello queda reafirmado el diagndstico ya
formulado contra Rickert: la identificacion entre ser-verdadero y valor l6gico impide un

acceso originario al fendémeno de la verdad.

En este punto resulta decisivo volver a la autocomprension de la fenomenologia como
ciencia del origen de la vida. En los Problemas fundamentales de la fenomenologia,
Heidegger define la idea de la fenomenologia precisamente como un movimiento de retorno
a ese origen: “planteamos como idea de ésta: ciencia absoluta del origen de la vida en y para
si” (Heidegger, 2014, p. 181, GA 58, p. 171). Esta tarea exige una orientacion o reconduccion
hacia la vida factica, tal como lo expresa el joven Heidegger: “la orientacion no artificiosa
es la propia de la vida factica que somos y vivimos nosotros mismos” (Heidegger, 2014, p.
181, GA 58, p. 171). Dentro de esta perspectiva, la medida de la investigacion no es ya la
verdad entendida como correccion logica, sino el grado de originariedad con que se logra
hacer patente el fenomeno. De ahi que Heidegger pueda afirmar que “la norma de la
comprension fenomenoldgica no es la verdad en el sentido de correccion o la falsedad, sino
la originariedad” (Heidegger, 2014, p. 251, GA 58, p. 244). La objetivacion tedrica (incluida
la logica de la proposicion verdadera) aparece entonces como una deriva o desviacion que
solo tiene sentido en una fase determinada del trabajo fenomenologico (Heidegger, 2014, GA

58).

Ahora bien, lo decisivo es que este retorno al origen se entiende Gnicamente desde la
facticidad. Heidegger subraya que no se trata de buscar un fundamento externo o un principio
logico, sino de atender al modo en que la vida misma se da y se interpreta en su encontrarse.
La reconduccion de la verdad a la vida féctica consiste precisamente en mostrar que toda
posibilidad de verdad (sea proposicional, tedrica o cientifica) depende de estructuras previas
del vivir, como el estar ya en una situacion, el trato con el mundo circundante, las ocupaciones
y la comprension previa (Heidegger, 2000, GA 63). En otras palabras, la vida factica es el
suelo desde el cual algo pueda mostrare como verdadero o experimentarse como tal. Asi,
cuando Heidegger se referia a la fenomenologia como ciencia del origen de la vida, esta

indicando que la pregunta por la verdad no puede resolverse sin esclarecer la forma en que

154



Javier Mora Casanueva -
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida %

factica (faktisches Leben) ' \

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159

ISSN 2735-6140
la vida, en su facticidad, abre un mundo y se orienta en él. Por eso, la critica a la nocién
Neokantiana de verdad como valor, asi como la insuficiencia del modelo proposicional, no
son solo objeciones tedricas, sino los sintomas de un movimiento sistematico que desplaza
la verdad hacia el modo en que el existir humano estd ya implicado en un mundo. La
reconduccion de la verdad a la vida féctica es, entonces, la exigencia metodologica
fundamental: solo a partir de la comprension del vivir mismo puede aclararse qué significa

que algo sea verdadero.

De este modo, los cursos de Friburgo y Marburgo permiten ver con nitidez la trayectoria
que va desde la critica temprana al Neokantismo hasta su reconduccion fenomenologica:
desprender la verdad de la concepcion logica-valorativa para comprenderla como un modo
originario en el que la vida factica se orienta, comprende y se encuentra ya situada en un
mundo (la reconduccion a la vida factica). Esa reconduccion prepara directamente la analitica
existencial de ST, donde la verdad serd pensada, ya de manera mas explicita, como estructura

del existir humano y no como simple propiedad de juicios o proposiciones.
3. Conclusiones acerca del tratamiento de la verdad en el joven Heidegger

El analisis realizado muestra que la cuestion de la verdad no es un motivo marginal en el
joven Heidegger, sino un eje articulador de su pensamiento inicial. Frente al Neokantismo de
Rickert, Heidegger detecta que la identificacion entre verdad y validez logica sitia lo
verdadero en un dambito ideal y normativo separado de la vida concreta, haciendo imposible
explicar como la verdad acontece efectivamente en la existencia. La fenomenologia de
Husserl, por su parte, ofrece un paso decisivo al pensar la verdad como cumplimiento vivido;
sin embargo, permanece anclada en la estructura de los actos de la conciencia y no alcanza

el suelo previo desde el cual algo puede ser significativo en absoluto.

En este contexto, los cursos de Friburgo y Marburgo permiten ver cémo Heidegger
formula de manera explicita la reconduccion de la verdad a la vida factica. La verdad deja de
entenderse ante todo como una propiedad de juicios o valor l6gico supratemporal y pasa a
pensarse desde el modo en que la existencia se encuentra ya implicada en un mundo, afectada,

situada y orientada en sus ocupaciones. La fenomenologica, concebida como ciencia del

155



Javier Mora Casanueva =t
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida TN
factica (faktisches Leben) [

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159

ISSN 2735-6140
origen de la vida, exige una orientacion hacia la vida féctica, de modo que la posibilidad
misma de lo verdadero se vincula con estructuras previas del vivir (situaciéon, mundo
circundante, comprension previa) y no con un ambito ideal separado. En este sentido, la
verdad adquiere un caracter existencial: remite al modo en que la vida se relaciona
efectivamente con aquello que encuentra, antes de toda elaboracion 16gico-epistémica (o
separacion entre sujeto-objeto). Desde aqui, puede apreciarse con mayor claridad el aporte
especifico de la etapa temprana de Heidegger. Reconducir la verdad a la vida factica no es
solo un gesto polémico contra el Neokantismo o una variante mas de la fenomenologia
husserliana, sino el intento sistematico de pensar la verdad desde las condiciones efectivas
del existir humano. Esta reconduccion permite comprender mejor cOmo, ya en sus cursos
iniciales, Heidegger ensaya una via propia que toma en serio la situacion y la implicacion
practica del vivir. Sin desarrollar atin por completo el marco conceptual de S7, estos textos
juveniles preparan el horizonte en el que sera posible una ulterior tematizacion ontoldgica de
la verdad, al mostrar que toda teoria de la verdad que ignore la vida factica permanece, en

ultimo término, incompleta.

En suma, el examen del joven Heidegger confirma que la verdad no puede quedar
confinada ni al registro de la validez normativa ni al de la estructura formal de los actos. Su
lugar originario es la vida misma en cuanto féctica: el modo efectivo en que el ser humano
ya esta en un mundo, se comprende y se relaciona con lo que encuentra. Al poner en el centro
esta reconduccion, el presente estudio busca contribuir a las investigaciones sobre el periodo
temprano de Heidegger, ordenando y mostrando un nivel sistematico en su andlisis, con lo
cual se subraya que su tratamiento de la verdad posee un alcance propio y decisivo, que no
se deja reducir ni a su recepcion tardia ni a las formulaciones mas conocidas de su obra

madura, ademas de influir decididamente en su camino filoséfico.

156



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida 8
factica (faktisches Leben) ‘

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

Referencias bibliograficas

Adrian Escudero, J. (2001). El joven Heidegger. Asimilacion y radicalizacion de la filosofia
practica de Aristoteles. Logos. Anales del Seminario de Metafisica, 34, 179-221.
https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEMO0101110179A

Boada i Sanmartin, I. (1999). Heidegger lector de Parmeénides: repensar la veritat. Revista

Catalana de Teologia, 24(1), p. 183-214.

Cazzanelli, S. (2010). El neokantismo en el joven Heidegger. Revista de Filosofia, 35(1), 21—
43. https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RESF1010120021A

Echarri, J. (1997). Fenomeno y verdad en Heidegger. Bilbao: Universidad de Deusto.

Filippi, S. (1989). Heidegger y la nocion tomista de verdad. Anuario Filosofico, 22(1), 135—
158. https://doi.org/10.15581/009.22.30031

Garcés Ferrer, R. (2023). El giro afectivo en la filosofia del joven Heidegger. Topicos del
Seminario, (49), 7-21. https://doi.org/10.35494/topsem.2023.1.49.846

Gutiérrez, C. B. (1983). El concepto de verdad en Heidegger. Confrontacion de la critica de
Tugendhat. Ideas y valores, 32(61), 85—103.

Gutiérrez, C. B. (1999). La hermenéutica temprana de Heidegger. Didnoia, 45(45), 115-131.
https://doi.org/10.22201/iifs.18704913¢.1999.45.489

Heidegger, M. (1976). Logik. Die Frage nach der Wahrheit. Vittorio Klostermann (GA 21).

Heidegger, M. (1982a). Ontologie (Hermeneutik der Faktizitdt). Vittorio Klostermann (GA
62).

Heidegger, M. (1982b). Parménides. Vittorio Klostermann (GA 54).

Heidegger, M. (1987). Zur Bestimmung der Philosophie. Vittorio Klostermann (GA 56/57).

157



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

Heidegger, M. (1993). Grundprobleme der Phdinomenologie (1919/1920). Vittorio
Klostermann (GA 58).

Heidegger, M. (1995). Phdnomenologie des religiosen Lebens. Einleitung in die
Phdnomenologie der Religion. Agustinus und der Neuplatonismus, Die philosophischen

Grundlagen der mittelatlerlichen Mystik. Vittorio Klostermann (GA 64).
Heidegger, M. (2000). Ontologia. Hermenéutica de la facticidad. Alianza Editorial.
Heidegger, M. (2001). Hitos. Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2004). Logica. La pregunta por la verdad. Alianza Editorial.

Heidegger, M. (2005a). La idea de la filosofia y el problema de la concepcion del mundo.
Herder.

Heidegger, M. (2005b). Parménides. Akal.
Heidegger, M. (2006). Sein und Zeit. Max Niemeyer Verlag.

Heidegger, M. (2014). Problemas fundamentales de la fenomenologia (1919/1920). Alianza
Editorial.

Heidegger, M. (2017). Ser y tiempo. Editorial Universitaria.
Husserl, E. (1999). Investigaciones logicas, 2. Alianza Editorial.

Martinez Preciado, B. (2019). Husserl y Heidegger sobre la Logica y la Verdad. Xipe Totek,
28(111), 250-276. https://doi.org/10.31391/ss66cb02

Masis, J. (2020). Fenomenologia de la vida religiosa en el joven Heidegger: la destruccion
de la tradicion ontoldgica de la mano de Lutero. LOGOS Revista De Filosofia, 40(120),
7-34. https://revistasinvestigacion.lasalle.mx/index.php/LOGOS/article/view/2584

Parménides. (2007). Poema (fragmentos y tradicion textual), edicion bilingiie. Ediciones

Istmo.

Rickert, H. (2018). Der Gegenstand der Erkenntnis. Walter de Gruyter.

158



Javier Mora Casanueva
En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconduccion hacia la vida
factica (faktisches Leben)

Littera Scripta. Revista de Filosofia 10 (2025): 128-159
ISSN 2735-6140

Rodriguez, R. (2018). Guia comares de Heidegger. Editorial Comares.

Safranski, R. (2003). Un maestro de Alemania: Martin Heidegger y su tiempo. Tusquets

Editores.

Stefan, 1. (2012). Heidegger and Parmenides. Agathos: An International Review of the
Humanities and Social Sciences, 3(1), 33-48.

Vigo, A. (2014). Arqueologia y aleteiologia, estudios heideggerianos. Logos Verlag Berlin.

Volpi, F. (2012). Heidegger y Aristoteles. Fondo de Cultura Econdmica.

159



