
 

 128 

En torno al concepto de verdad en el joven Heidegger: una reconducción hacia la vida 

fáctica (faktisches Leben) 

On the Concept of Truth in the Young Heidegger: a Reorientation toward Factic Life 

(faktisches Leben) 

Javier Mora Casanueva1 

Pontificia Universidad Católica de Chile, Santiago, Chile 

javier.mora@uc.cl 

 

Resumen 

La cuestión de la verdad en Heidegger resulta tan sugerente como problemática y su 

interpretación ha generado un amplio debate en la investigación contemporánea, por ejemplo, 

se busca determinar si la noción heideggeriana de verdad puede sostener una teoría del 

conocimiento o alguna ciencia rigurosa (strenge Wissenschaft) y si es que acaso Heidegger 

se dirige a un sin sentido. Sin embargo, se hace necesario investigar la tesis de que, en los 

escritos juveniles del filósofo, la verdad se comprende ante todo como un fenómeno ligado 

a la manifestación de la vida humana, y no primordialmente como un concepto lógico-

epistémico separado de la experiencia vital del sujeto. En este marco, la verdad se sitúa en el 

ámbito vivencial y práctico de la vida fáctica (faktisches Leben). Desde esta perspectiva, el 

análisis se concentra en el periodo temprano de Heidegger, pues es ahí donde se configura el 

núcleo de su vinculación entre verdad y vida fáctica. Su diálogo constante con la teoría de 

los valores, la lógica, el Neokantismo (especialmente el de su maestro Rickert) y la incipiente 

fenomenología husserliana ofrecen el trasfondo que hace posible tal vinculación. 

Metodológicamente, se examinan los cursos y escritos iniciales dictados en Friburgo y 

Marburgo entre 1919 y 1926, con el fin de reconstruir el modo en que el joven Heidegger 

 
1 Licenciado© en Filosofía (Pontificia Universidad Católica de Chile). 
https://orcid.org/0009-0001-6934-7737 



 

 129 

caracteriza la verdad desde la facticidad y, con ello, prepara así el camino hacia Sein und Zeit 

(1927). Esta reconducción del concepto de verdad hacia la vida fáctica permite comprender 

con mayor precisión la arquitectura inicial de su pensamiento y mostrar cómo su reflexión 

temprana sobre la verdad anticipa desarrollos decisivos de su proyecto filosófico posterior. 

Así, se demuestra cómo ya el concepto de verdad en su etapa joven juega un rol determinante 

para su pensamiento y, por ende, que su estudio no se encierra solamente en su giro (Kehre), 

es decir, después de Sein und Zeit (principios de los años 30s). 

Palabras claves: verdad, lógica, vida fáctica, fenomenología, joven Heidegger. 

 

Abstract 

The question of truth in Heidegger is as suggestive as it is problematic, and its interpretation 

has given rise to extensive debate in contemporary scholarship. In particular, this debate has 

sought to determine whether the Heideggerian notion of truth can ground a theory of 

knowledge or a rigorous science (strenge Wissenschaft), or whether it ultimately leads to a 

kind of philosophical meaninglessness. Nevertheless, it becomes necessary to investigate the 

thesis that, in the philosopher’s early writings, truth is understood above all as a phenomenon 

bound to the manifestation of human life, rather than primarily as a logical-epistemic concept 

separated from the subject’s lived experience. Within this framework, truth is situated in the 

experiential and practical domain of factical life (faktisches Leben). From this perspective, 

the analysis focuses on Heidegger’s early period, since it is there that the core of the 

connection between truth and factical life is constituted. His sustained dialogue with value 

theory, logic, Neo-Kantianism (especially that of his teacher Rickert) and the emerging 

Husserlian phenomenology provides the conceptual background that makes such a 

connection possible. 

Methodologically, the early courses and writings delivered in Freiburg and Marburg 

between 1919 and 1926 are examined in order to reconstruct the way in which the young 

Heidegger characterizes truth from the standpoint of facticity and, in doing so, prepares the 



 

 130 

path toward Sein und Zeit (1927). This reconduction of the concept of truth to factical life 

allows for a more precise understanding of the initial architecture of Heidegger’s thought and 

shows how his early reflection on truth anticipates decisive developments in his later 

philosophical project. Thus, it becomes evident that the concept of truth already plays a 

decisive role in his early thinking and that its study cannot be confined solely to the period 

following the Kehre, that is, after Sein und Zeit in the early 1930s. 

Keywords: truth, logic, factic life, phenomenology, young Heidegger. 

Fecha de Recepción: 15/10/2025 – Fecha de Aceptación: 19/12/2025 

 

Introducción2 

La cuestión de la verdad en la historia de la filosofía pareciera no acabar nunca. Se comenta 

que su aparición comenzó con el legendario y muy estudiado poema de Parménides, cuyas 

palabras poéticas narran el fantástico viaje que emprende el filósofo de Elea. Ese recorrido 

mítico lo realiza en un carro acompañado por doncellas divinas (las hijas del sol), las que le 

indicarán dos caminos totalmente diferentes, estas le comentan al respecto: 

Ea pues, que yo voy a hablarte —y tú reten lo que te diga, tras oírlo— de los únicos 

caminos de búsqueda que cabe concebir: el uno, el que “es” y no es posible que no 

sea, es ruta de convicción (pues acompaña a la verdad); el otro, el de que “no es” y 

que es preciso que no sea, ése te aseguro que es sendero del que nada se puede 

aprender, pues ni podrías conocer lo que no es —no es accesible— ni podrías hacerlo 

comprensible. (Parménides, 2007, p. 23, Fr. 2)3 

 
2 Por un lado, agradezco las observaciones dadas por los evaluadores, ya que me permitieron mejorar la calidad 
del artículo y, por otra parte, quiero agradecer al estudiante de filosofía Francisco Garay Lorca por las 
conversaciones sobre los temas que versa el presente artículo, ya que su ferviente amistad filosófica fue clave 
para el nacimiento de este escrito. 
3 Me tome la libertad de escribir esa palabra en cursiva, en virtud de que en la traducción que estoy usando se 
omitió esa palabra, lo cual puede ser un error de imprenta. Por otro lado, al ser bilingüe el libro que cite, me 
permite dar con tal término, con el fin de no entorpecer lo que dice Parménides. 



 

 131 

Es conocidísimo por todo buen lector de la antigüedad y de la filosofía en general que el 

oriundo de Elea optará por el camino de la verdad (alétheia), en vista de que el sendero de la 

opinión (dóxa) conduce al engaño o a la apariencia y, por ende, no le asegura un conocimiento 

verdadero. 

Bien dicho esto, Heidegger, no se encuentra afuera de esta travesía que, de cierto modo, 

abrió Parménides4, sino que es uno de los mayores aventureros en ese itinerario; desde un 

extraordinario profesor hasta un seminarista retirado.  

Ahora bien, este trabajo no se centrará en la fase más madura del filósofo, es decir, en 

los escritos posteriores a Ser y tiempo5 (1927). En cambio, dirigirá la atención hacia el 

periodo temprano (sus cursos y manuscritos entre 1919 y 1926), pues la investigación 

especializada ha privilegiado tradicionalmente textos posteriores como De la esencia de la 

verdad. Sobre la parábola de la caverna de Platón y el Teeteto de Platón (Von Wesen der 

Warhrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet de 1930/1931, contenido en la 

Gesamtausgabe6 34), De la esencia de la verdad (Von Wesen der Wahrheit de 1943, GA 

36/37), El origen de la obra de arte (Der Ursprung des Kunstwerkes, GA 5) y el Parménides 

 
4 Es interesante hacer notar que Parménides fue uno de los pensadores que Heidegger le dedicó especial 
atención, sobre todo en su tal llamado giro (Kehre). Esto se aprecia en las lecciones que impartió en el semestre 
de invierno de 1942–1943 en la Universidad de Friburgo sobre el mismísimo filósofo, estas luego se titularon 
bajo el nombre de Parménides en la edición completa de las obras de Heidegger (la GA 54, en este caso). Ahora, 
para dar con una idea de lo que trata en esas lecciones, bien puede servir las palabras con las cuales inicia esas 
exposiciones: “Parménides y Heráclito, son los nombres de los pensadores, contemporáneos en las décadas 
entre 540 y 460 a.C., que piensan lo verdadero en una única copertenencia al comienzo del pensar occidental. 
Pensar lo verdadero significa: experimentar lo verdadero en su esencia y saber la verdad de lo verdadero en 
dicha experiencia sensorial” (Heidegger, 2005b, p. 5, GA 54, p. 1). Es inevitable hacer notar que el tema 
principal que ahí aborda Heidegger es sobre la alétheia o la verdad, en sintonía con la pregunta por el ser. 
Empero, dar con lo que dijo en esa lección tardía o su relación con Parménides en cuanto al tema de la verdad, 
no son los objetivos de este trabajo y, por otro lado, ya se han realizado valiosas investigaciones sobre ello 
(Stefan, 2012; Boada i Sanmartín, 1999). 
5 De ahora en adelante como ST y para la citación de la paginación alemana correspondiente a tal obra será SZ 
(Sein und Zeit). 
6 Esta se refiere a la edición integral en alemán de las obras completas de Martin Heidegger, la cual incluye 
todos sus escritos, conferencias, seminarios y cartas. Hasta el momento (2025) se sigue trabajando en la 
publicación total de su obra. Ahora, para motivos de este escrito, primero, daré con la paginación de la 
traducción que este usando y, al lado de ello, me referiré a la edición alemana como GA junto con su página en 
la correspondiente edición alemana. 



 

 132 

(GA 54) para abordar su pensamiento sobre la verdad7. Esto ha producido un efecto 

interpretativo relevante: la comprensión de la verdad en Heidegger se asocia casi 

exclusivamente a su giro (Kehre) o a su lectura de Platón, dejando en segundo plano el modo 

en que ya en su formación temprana la verdad es tematizada desde la vida fáctica8. 

Sin embargo, recientes estudios (Volpi, 2012; Gutiérrez, 1999; Masís, 2020; Garcés 

Ferrer, 2023; Adrián Escudero, 2001) han puesto de manifiesto que la etapa inicial de 

Heidegger no solo constituye un antecedente histórico, sino un laboratorio conceptual 

indispensable para comprender su proyecto filosófico. En este contexto, la presente 

investigación busca ampliar dicha línea interpretativa mostrando que la interrogación por la 

 
7 Es interesante hacer nota que ya hace varios años Alejandro Vigo había publicado un libro que contenía varios 
estudios (catorce en total) que él realizo sobre Heidegger. Justamente parte de esas investigaciones (en particular 
dos estudios) están dirigidas al joven Heidegger y al tema de la verdad, sin embargo, ellos toman caminos 
distintos; uno se enfoca en el tratamiento con Aristóteles (estudio uno) y el otro se enfoca en la teoría 
intensionalista del juicio (estudio siete). Ahora, de allí (del estudio siete) recojo las siguientes palabras que 
fueron sustanciales para la elaboración de este artículo: “la necesidad de una superación del reduccionismo 
psicologista en el ámbito de la filosofía de la lógica y la teoría de las categorías, por un lado, y la necesidad de 
una revinculación del nivel de experiencia tematizado por la teoría del conocimiento y la epistemología, con su 
correspondiente dimensión de origen en el ámbito de la vida fáctica, por el otro, generan así un campo de 
tensiones entre tendencias antinaturalistas y antiformalistas, dentro del cual se mueve y busca su posible lugar 
de residencia el pensamiento de H. en los primeros años de su carrera filosófica” (Vigo, 2014, pp. 207–208). 
Esto demuestra la importante tarea de situar el periodo joven de Heidegger dentro de un proceso de 
reconfiguración conceptual, en el que se entrecruzan su diálogo crítico con el Neokantismo, su recepción 
creativa de la fenomenología y la centralidad que otorga a la vida fáctica. Desde esta perspectiva, se vuelve 
imprescindible investigar cómo la cuestión de la verdad funciona ya en el joven Heidegger como un problema 
articulador de su desplazamiento metodológico. El pasaje de Vigo permite situar ese momento inicial como un 
campo de tensiones en el que confluyen la crítica al Neokantismo, la recepción de la fenomenología y la 
atención al nivel originario de la vida fáctica. En este marco, la verdad no aparece como un tema aislado, sino 
como un punto estratégico desde el cual se reorganizan problemas lógicos, epistemológicos y fenomenológicos, 
lo que justifica la pertinencia de un análisis específico del tratamiento de la verdad en el joven Heidegger. 
8 Un ejemplo relevante de esto puede ser la Guía comares de Heidegger (Rodríguez, 2018), particularmente en 
la sección dedicada al problema de la verdad en Heidegger, escrita por Juan José García Norro. Allí, el autor 
parte dando con unas fechas sobre el tratamiento de la verdad en el pensamiento de Heidegger: “a lo largo de 
dos décadas, entre 1925 y 1945, la cuestión de la esencia de la verdad ocupó largamente el pensamiento 
heideggeriano” (Rodríguez, 2018, p. 188), de allí hace mención especial a un texto del periodo joven, que es el 
titulado como Logik. Die Frage nach der Wahrheit (GA 21) del semestre de invierno del curso de 1925–26 y, 
por otro lado, el tratamiento que él hace de la verdad está más en sintonia con el Heidegger de ST (Rodríguez, 
2018, pp. 119–120) y con el de la Kehre (Rodríguez, 2018, pp. 192–193, 194, 204–205). Si bien se refiere a la 
esencia de la verdad y no a la verdad a secas, esto conduce, a mi juicio, a direccionar más el estudio de la verdad 
al segundo Heidegger y dar poca cabida a los textos tempranos (los que van antes de la fecha que él estipulo), 
en consecuencia, se minoriza una parte formativa importante del pensador alemán, la cual es clave para 
comprender cómo integrar el concepto de verdad a su proyecto filosófico (concretizado en ST) y para entender 
su desarrollo en su etapa posterior. Por otro lado, también se han dado diversos estudios que siguen la misma 
dirección que investigó García Norro en torno a la verdad en Heidegger (Echarri, 1997; Filippi, 1989). 



 

 133 

verdad ocupa un lugar mucho más decisivo en su pensamiento primerizo del que la literatura 

ha reconocido. 

Por ello, el aporte de este trabajo consiste en mostrar que la reflexión temprana de 

Heidegger sobre la verdad posee un alcance sistemático y no meramente introductorio. Al 

situar la verdad en el terreno de la vida fáctica, el joven Heidegger no solo reconfigura un 

conjunto de problemas que suelen estudiarse por separado (la crítica a la lógica, el debate 

con el Neokantismo, la recepción de Husserl y la tematización de la facticidad), sino que 

ensaya una reconducción decisiva de la verdad hacia el ámbito del vivir. Siendo así, que el 

valor del estudio radica en ampliar las líneas de investigación dedicadas al joven Heidegger 

y enriquecer la comprensión de su tratamiento de la verdad, ordenando y esclareciendo la 

compleja constelación conceptual que estructura sus búsquedas iniciales. Desde esta 

perspectiva, la pregunta por la verdad se revela como un problema guía que orienta sus 

desplazamientos metodológicos y permite comprender con mayor precisión las tensiones que 

atraviesan su formación filosófica. De este modo, se evidencia que la verdad, lejos de ser un 

motivo secundario, desempeña un papel estructurante en la configuración de su proyecto 

temprano o en la ulterior determinación ontológica de la verdad en ST. Asimismo, este 

estudio contribuye a evitar que el tratamiento de la verdad quede restringido exclusivamente 

al llamado segundo Heidegger o a la Kehre, mostrando que la reconducción temprana de la 

verdad a la vida fáctica posee una relevancia decisiva por derecho propio. 

En otro orden de ideas, este escrito se distancia de aquellas interpretaciones que buscan 

evaluar si la especulación heideggeriana de la verdad puede sostener una teoría del 

conocimiento sistemática o una ciencia rigurosa (Martínez Preciado, 2019; Gutiérrez, 1983). 

Entonces, tal pretensión excede los límites de la presente investigación, la cual obedece más 

bien a un interés hermenéutico y fenomenológico: mostrar cómo la compresión originaria de 

la verdad en el joven Heidegger se halla indisolublemente vinculada con la estructura misma 

de la vida fáctica (faktisches Leben), en donde manda primeramente un terreno vivencial más 

que lógico-epistémico, lo cual constituirá un eje clave para la concretización de ST. 



 

 134 

Por último, la división de este trabajo corresponde a tres secciones. En una primera 

parte, se expondrá el contexto histórico e intelectual en el que se sitúa el joven Heidegger, 

atendiendo a los debates de la época, en particular, la influencia del Neokantismo y la 

fenomenología naciente, con el propósito de mostrar cómo ese trasfondo prepara el terreno 

para su reflexión sobre la verdad. Luego, en una segunda parte, se analizará propiamente el 

concepto de verdad en los cursos tempranos, especialmente los dictados en Friburgo y 

Marburgo entre 1919 y 1926, mostrando cómo Heidegger reconduce el problema desde el 

plano epistemológico hacia el ámbito de la facticidad, en que la verdad se experimenta desde 

la existencia del ser humano (el plano fáctico). Finalmente, en una tercera parte, se 

establecerá una conclusión de todo este trabajo, mostrando la importancia de situar el debate 

de la verdad en el joven Heidegger, con el fin de mostrar su importante influjo en su 

maduración filosófica. 

1. Bajo la luz del Neokantismo y la incipiente fenomenología de Edmund Husserl 

Como se indicó en la introducción de este artículo, esta parte está destinada a dar cuenta de 

la situación histórica e intelectual en la cual se encuentra nuestro joven Heidegger, con el fin 

de mostrar cómo ello es parte fundamental para su discusión del concepto heideggeriano de 

la verdad. Así planteado, damos paso a esta sección del escrito. 

Nos encontramos con un joven Heidegger que, tras abandonar en 1911 sus estudios 

teológicos en la Universidad de Friburgo, comienza a sentirse atraído por los nuevos aires 

intelectuales que soplan entre los últimos años del Imperio Alemán y los albores de la 

República de Weimar. Hay una efervescencia cultural que atraviesa las aulas universitarias y 

los círculos filosóficos de la época: el auge del idealismo Neokantiano, las disputas en torno 

al estatuto de la ciencia, el nacimiento de la fenomenología y las primeras reacciones frente 

al positivismo decimonónico constituyen el horizonte intelectual en el que se forma el joven 

pensador. En medio de todo ese ambiente, Heidegger se encuentra en una encrucijada 

espiritual e intelectual. Por un lado, su temprana formación teológica le había legado un modo 



 

 135 

de pensar que aspiraba a la fundamentación de la última experiencia humana9, mientras que, 

por otra parte, su progresiva cercanía con las discusiones del momento (en especial, las 

impulsadas por la escuela de Baden bajo la figura de Heinrich Rickert) lo orientan hacia la 

cuestión del sentido y el valor como problemas cardinales. No obstante, pronto advertirá que 

el marco Neokantiano, con su énfasis en la validez objetiva y la normatividad del 

conocimiento, no logra dar cuenta del carácter inmediato, vivido y situado de la existencia 

concreta del ser humano. 

Desde aquí, quiero desarrollar primero la presencia del Neokantismo en el Joven 

Heidegger, es decir, el debate en que estaba situado y lo sustancial que puede extraer de ello 

para su discusión con el concepto de verdad. Seguidamente, mostrar su otra gran influencia: 

la fenomenología de la mano de su gran maestro, Edmund Husserl, en virtud de que ambos 

movimientos serán los polos entre los cuales se configurará su pensamiento temprano. 

Partiendo por el Neokantismo, en especial, la escuela de Baden bajo Heinrich Rickert 

es posible comprender el clima intelectual en el cual se configura el pensamiento temprano 

de Heidegger. No se trata simplemente de un telón de fondo histórico, sino de un suelo 

problemático que determina las posibilidades y los límites desde los cuales el joven 

fenomenólogo comenzará a plantearse la cuestión de la verdad. En efecto, Rickert ofrece una 

de las arquitecturas teóricas más influyentes en la Alemania de comienzos del siglo XX, una 

centrada en la distinción fundamental entre ser y validez (Sein/Geltung) y en la subordinación 

del conocimiento a normas lógicas trascendentes. 

 
9 Prueba de esto son las tempranas investigaciones fenomenológicas que destino a la experiencia religiosa, estas 
se vieron plasmadas en las lecciones que dio en 1918/1919 y en el semestre de invierno de 1920/1921 como 
Privatdozen en la Universidad de Friburgo. Aquellas lecciones trataban de delimitar el método fenomenológico 
a lo que él denominaba ya vida fáctica, en donde la figura de San Pablo cobra un importancia tremenda, ya que 
las cartas paulinas se convierten en un paradigma para un análisis de la vida misma en vez de una exegesis 
teológica. Por tanto, ya no se trata de hablar sobre la vida, sino desde la vida, es decir, la experiencia religiosa 
fundamental que encarnó el Apóstol. Toda esa investigación temprana se encuentra contenida en la GA 60 bajo 
el nombre de Phänomenologie des religiösen Lebens. Einleitung in die Phänomenologie der Religion 
(1920/1921). Las otras lecciones (contenidas en esa misma edición) referidas también al ámbito religioso-
fenomenológico están con el nombre de Agustinus und der Neuplatonismus (1921) y Die philosophischen 
Grundlagen der mittelatlerlichen Mystik (1918/1919). 



 

 136 

En su obra principal Der Gegenstand der Erkenntnis (El objeto del conocimiento) se 

discute sobre el objeto, la trascendencia, la causalidad y, en un sentido principal, la ciencia 

en su totalidad. Rickert abre su análisis definiendo el objeto del conocimiento a partir de la 

distinción respecto del sujeto, y lo hace mostrando que la estructura misma del acto de 

conocer implica necesariamente esta correlación. En las primeras páginas del primer 

capítulo: Das Grundproblem der Erkenntnistheorie, señala explícitamente que el conocer 

solo tiene sentido si se distingue entre un sujeto que conoce y algo que es conocido. Dice el 

autor: “la palabra conocer perdería su sentido si no designara el conocer de algo que se le 

enfrenta como medida” (Rickert, 2018, p. 25)10. De inmediato a esto añade que la correlación 

no elimina la necesidad de distinguir ambos polos: “los conceptos de sujeto y objeto se 

requieren mutuamente […] no podemos pensar uno sin el otro […] sin embargo, su 

separación conceptual es necesaria” (Rickert, 2018, p. 25). Este momento es decisivo para la 

atmósfera intelectual en la que se forma el joven Heidegger, en vista de que la verdad y la 

objetividad se juegan para Rickert dentro de la estructura normativa sujeto-objeto, y no en la 

experiencia vivida del existir. 

Asimismo y, volviendo a lo dicho con anterioridad, Rickert subraya que no podríamos 

entender la expresión conocer si no efectuáramos conceptualmente esta distinción: “no 

podríamos entender la expresión conocer sin realizar en el pensamiento la separación 

respecto del objeto” (Rickert, 2018, p. 25). Con esto, el filósofo alemán establece el marco 

general: la teoría del conocimiento solo puede avanzar si se clarifica esta diferenciación, 

aunque el sujeto y objeto estén siempre correlacionados. Esta correlación conduce a una 

bifurcación metodológica que Rickert desarrolla inmediatamente después. Para él, existen 

dos caminos posibles para fundar la teoría del conocimiento: comenzar por el objeto o 

comenzar por el sujeto. Así lo expone: “puede anteponerse o el objeto o el conocimiento del 

objeto […] al inicio debe preferirse uno u otro lado” (Rickert, 2018, p. 26).  Para Rickert, el 

camino más accesible (sobre todo para quien busca una introducción sistemática a la teoría 

del conocimiento) es comenzar por el sujeto: “el camino que comienza con el sujeto es el 

 
10 La traducción de las citas de Rickert las realizo yo. 



 

 137 

más cercano. Parece a partir de lo conocido para, desde ahí, encontrar lo desconocido” 

(Rickert, 2018, p. 26). Este punto es crucial para comprender la posición del joven Heidegger 

frente al Neokantismo. Rickert inicia con un sujeto formal, que define como punto seguro 

desde el cual deducir el objeto; pero en esa operación, va despojando al sujeto de su carácter 

vivido, reduciéndolo a una instancia estructural, abstracta y metodológica. Con ello, el 

análisis se sitúa en un plano puramente lógico-normativo. 

Siguiendo con este punto, la distinción fundamental entre sujeto y objeto como punto 

de partida de la teoría del conocimiento, no queda solamente en un plano conceptual; más 

bien, constituye el comienzo de un proceso sistemático por el cual el sujeto es 

progresivamente despojado de todo contenido empírico hasta convertirse en una pura forma 

lógica. Este vaciamiento comienza con una tesis radical: cualquier elemento del yo puede ser 

convertido en objeto. Rickert lo expresa de manera inequívoca cuando afirma que “en 

principio cualquier parte del yo psíquico, según su contenido, puede convertirse alguna vez 

en objeto” (Rickert, 2018, p. 69). Esta afirmación elimina de raíz la posibilidad de un núcleo 

subjetivo irreductible, pues todo aquello que compone el yo (sus vivencias, rasgos 

psicológicos, autocomprensiones y actos) puede objetivarse y ser puesto frente al sujeto como 

contenido. La consecuencia inmediata de este principio es el vaciamiento paulatino del 

sujeto. Rickert lo declara explícitamente cuando describe el proceso de objetivación como 

“un aumento progresivo del contenido del objeto y una correspondiente disminución 

progresiva del contenido del sujeto” (Rickert, 2018, p. 69). Siendo así, que el sujeto empírico 

pierde su densidad concreta, todo aquello que pueda describirse, pensarse o tematizarse 

termina trasladándose al lado del objeto. Este movimiento no es accidental, sino 

característico del método Neokantiano, que pretende asegurar la validez del conocimiento 

mediante la reducción del sujeto a su dimensión formal. El pensador germano añade incluso 

que este proceso puede extenderse hasta sus últimas consecuencias: “puede continuarse tan 

lejos como se quiera y, en el pensamiento, llevarse hasta el final” (Rickert, 2018, p. 69). Con 

ello, el yo empírico se ve completamente absorbido en el campo de lo objetivable. Nada 

queda del sujeto que pertenezca al ámbito de la experiencia vivida; todo lo que posee 

contenido puede pasar al lado objetivo. 



 

 138 

Una vez completada tal reducción, Rickert sostiene que dejamos atrás la esfera del 

sujeto psíquico y alcanzamos el concepto del sujeto epistemológico, en palabras de él: 

“abandonamos los sujetos psíquicos […] y llegamos al concepto del auténtico sujeto en 

sentido epistemológico” (Rickert, 2018, p. 69). Por tanto, el sujeto ya no es un individuo 

viviente, ni un yo situado históricamente, sino la condición formal que hace posible la validez 

del conocimiento. De tal forma, que podríamos decir que se abandona al sujeto psíquico y se 

llega a un concepto del sujeto en el estricto sentido epistemológico, con lo cual se constituye 

un sujeto que ya no posee vida, mundo ni historia, es pura forma lógica, despojada de todo 

contenido empírico y destinada a asegurar la normatividad del conocimiento; un sujeto así 

no se experimenta a sí mismo y no se encuentra afectado por el mundo, simplemente funciona 

como condición de posibilidad de la validez. 

Teniendo en cuenta esto, el marco conceptual de Rickert no se limita a la distinción 

metodológica entre sujeto y objeto (si bien la condiciona para todo análisis de la experiencia 

del sujeto), sino que alcanza su mayor profundidad en la articulación entre ser (Sein) y validez 

(Geltung). Para él, la verdad no es un fenómeno que surja de la experiencia vivida o de un 

acto concreto del sujeto empírico, sino una forma de validez supratemporal que se impone 

normativamente al pensamiento. Como expone Cazzanelli, en la filosofía Neokantiana de 

Rickert: “el deber-ser [Sollen] es el fundamento del ser [Sein]” (Heidegger, 2005a, p. 45, GA 

56/57, p. 37, citado por Cazzanelli, 2010, p. 28), lo cual significa que la normatividad precede 

ontológicamente a aquello que meramente es. La verdad pertenece al orden de lo válido, no 

al de lo existente; por ello, la filosofía del suroccidente alemán sostiene que el conocimiento 

solo se garantiza si su validez se funda en normas lógicas universales e independientes de la 

facticidad de la vida. Windelband, maestro de Rickert, afirma explícitamente que la verdad 

“coincide con el reconocimiento de un deber” (Cazzanelli, 2010, p. 28), y que este 

reconocimiento moral e intelectual se sitúa “completamente a parte subiecti” (Cazzanelli, 

2010, p. 29), es decir, la verdad no se vive, sino que se reconoce como válida. En este sentido, 

para Rickert, la verdad no es un acontecimiento, ni un modo de aparecer del mundo, sino un 

valor lógico. Así lo muestra el artículo citado cuando indica que, en este marco conceptual, 

el pensamiento se orienta hacia un “valor [Wert] fundado sobre una intrínseca validez 



 

 139 

[Geltung]” (Cazzanelli, 2010, p. 29). De tal forma, que toda proposición verdadera lo es 

porque participa de este ámbito objetivo de validez, el cual es idéntico para todos los sujetos 

que conozcan correctamente. El valor-verdad se encuentra así por encima del devenir 

histórico, de los intereses vitales o de las circunstancias concretas del existir; es, más bien, 

una esfera normativa que dirige y regula el conocimiento. Así, conocer significa medirse con 

el ámbito de validez: solo hay conocimiento allí donde las representaciones del sujeto se 

adecuan a un valor lógico que las trasciende. 

Esta concepción tiene dos consecuencias decisivas. En primer lugar, Rickert sostiene 

que la validez precede ontológicamente a toda experiencia, puesto que solo bajo su guía 

puede hablarse de ciencia. En segundo lugar, el sentido mismo de la verdad queda 

determinado por el modo en que el pensamiento se somete a estos valores lógicos absolutos. 

La verdad no es vivida: es reconocida, se podría decir. No se descubre en el flujo de la vida, 

sino que se verifica en la lógica de la validez.  En este marco, la distinción entre ser y validez 

garantiza que lo normativo permanezca separado del devenir contingente: confundir ambos 

niveles “significaría reducir el normativo al natural” (Cazzanelli, 2010, p. 28) y desembocar 

en el relativismo. Ahora, desde esta arquitectura conceptual, puede comprenderse por qué el 

joven Heidegger se siente inicialmente atraído y, posteriormente, profundamente insatisfecho 

con el horizonte rickertiano. Por un lado, reconoce en su maestro la rigurosidad metodológica 

y poderosa distinción entre ser y validez. Para aclarar más lo último, Rickert establece que 

aquello que es (los hechos, los procesos, todo lo que pertenece al ámbito del devenir natural 

o histórico) nunca puede fundamentar por sí mismo la normatividad del conocimiento. El ser 

describe lo efectivamente dado, lo que acontece en el tiempo; la validez, en cambio, designa 

un ámbito ideal y supratemporal donde residen los valores lógicos, morales y culturales, 

incluido el valor de la verdad. Las normas rigen el conocer (las leyes lógicas, la validez de 

los juicios, la objetividad científica) no son en el mismo sentido que los entes fácticos: valen, 

es decir, poseen una vigencia que no depende del cambio histórico ni de la existencia 

empírica. De ahí que Rickert sostenga que la verdad pertenece al dominio de la validez, no 

al de la existencia: una proposición es verdadera porque participa de este reino ideal, no 

porque brote del vivir concreto. 



 

 140 

Por otro lado y, adelantando parte de este artículo, Heidegger advierte que este marco, 

aun siendo conceptualmente refinado, no logra dar cuenta de la verdad tal como ella acontece 

en la facticidad del vivir, en el modo situado, histórico y a menudo precientífico en que el ser 

humano se encuentra y comprende el mundo. Además de esto, Heidegger advierte que este 

marco rickertiano no explica cómo la validez normativa puede llegar a determinar 

efectivamente el ser, en vista a que “se afirma que el deber-ser es el criterio de evaluación 

del ser, pero no explica cómo esto ocurre” (Cazzanelli, 2010, p. 33). Allí, nace la sospecha 

heideggeriana: Rickert postula la validez como aquello que debe orientar la experiencia, pero 

no muestra cómo la experiencia concreta puede ser efectivamente atravesada por la validez. 

Por ello, el ámbito de la validez rickertiana aparece demasiado distante, demasiado etéreo, 

en comparación con la inmediatez con la que la vida fáctica (está desligada de ella) ya se 

comprende, ya se orienta y ya se abre un mundo antes de toda normatividad lógica. En 

consecuencia, la distinción entre ser y validez, decisiva para Rickert, se convierte para el 

joven Heidegger en el punto exacto desde el cual iniciar su desplazamiento hacia una 

reconducción más originaria de la verdad como modo de apertura del existir en la vida fáctica. 

Para ello, requerirá justamente de la otra gran influencia que tuvo en su vida: la 

fenomenología. 

El encuentro del joven Heidegger con la primigenia fenomenología husserliana 

constituye uno de los momentos más fecundos de su formación intelectual y, sin duda, una 

de las claves para comprender su reconducción del concepto de verdad hacia la vida fáctica. 

Desde sus primeros años como Privatdozent en Friburgo, Heidegger reconoció en las 

Logische Untersuchungen (Investigaciones lógicas)11 una alternativa radical al formalismo 

Neokantiano que dominaba el ambiente filosófico de la época. No obstante, esta recepción 

no fue meramente pasiva: las tesis husserlianas sobre intuición, cumplimiento y estado de 

 
11 Husserl puede considerarse el paralelo a cuando Kant indicaba que David Hume lo despertó del sueño 
dogmático, en este caso, Husserl hizo dar cuenta a un joven Heidegger sobre toda una dimensionalidad vivida 
del ser humano. Cabe recordar, que años más tarde el propio Martin Heidegger indicará que su obra magna 
pudo ver la luz gracias al influjo de su gran maestro. Tal como comenta en la mismísima obra: “las siguientes 
investigaciones solo han sido posibles sobre el fundamento establecido por E. Husserl, en cuyas Investigaciones 
Lógicas la fenomenología se abrió paso por primera vez” (Heidegger, 2017, p. 63, SZ, p. 38). 



 

 141 

cosas abrieron para él un camino que posteriormente devendría hacia una fenomenología de 

la vida fáctica. Por ello, entender la influencia de Husserl implica comprender el proceso 

mediante el cual Heidegger transforma la fenomenología desde adentro, tensionando sus 

conceptos hasta llevarlos hacia una concepción de la verdad que ya no se reconoce en la 

teoría del juicio, sino en la estructura originaria del existir. 

Uno de los conceptos husserlianos que más impresión causaron en Heidegger fue la 

noción de cumplimiento (Erfüllung). Husserl describe el fenómeno de la verdad no 

simplemente como la verificación lógica de un juicio, sino como un acontecimiento vivido 

en el cual una significación vacía encuentra su llenado intuitivo. En un pasaje particularmente 

importante, afirma que, cuando este encuentro tiene lugar “surge la unidad fenomenológica, 

que se revela como una conciencia de cumplimiento” (Husserl, 1999, p. 662). Esta afirmación 

contiene una ruptura profunda con la tradición lógico-epistemológica: la verdad ya no se sitúa 

en el plano de las proposiciones ideales, sino en la dinámica interna de la vivencia. La 

fenomenología muestra así que el acto de conocer es un proceso estructurado, que pasa desde 

una intención significativa a un cumplimiento intuitivo que otorga evidencia. Este punto es 

ampliado por Husserl cuando distingue cuidadosamente entre el acto de significar y su 

cumplimiento. Así, explica que: 

El acto puro de significar encuentra en el modo de una intención teleológica su 

cumplimiento en el acto intuitivo. En esta vivencia de transición resalta a la vez 

claramente, en su fundamentación fenomenológica, la congruencia de ambos actos: 

la intención significativa y la intuición a ella correspondiente en modo más o menos 

perfecto. En la intuición está representada intuitivamente la misma cosa objetiva que 

era meramente pensada en el acto simbólico, y que se torna intuitiva justamente con 

las mismas determinaciones con que antes era meramente pensada (meramente 

significada). Con otra expresión puede esto mismo decirse: la esencia intencional del 

acto intuitivo se adecua (más o menos perfectamente) a la esencia significativa del 

acto expresivo. (Husserl, 1999, p. 621) 



 

 142 

Aquí la fenomenología revela una estructura esencial del conocer: aquello que el 

pensamiento pretende solo adquiere evidencia cuando la intuición aporta su contenido 

específico. No se trata de una verificación externa, sino de una unidad interna del fenómeno. 

Esta distinción es crucial para Heidegger, quien reconoce en ella el carácter experiencial de 

la verdad. Sin embargo, al mismo tiempo percibe que Husserl permanece en el marco de una 

teoría del acto: incluso la verdad vivida se entiende dentro de la correlación entre 

significación e intuición. Heidegger, en cambio, tempranamente comenzará a preguntarse no 

solo cómo se cumple una significación, sino desde qué apertura previa al mundo algo puede 

ser significado en absoluto. El cumplimiento no será, para él, un fenómeno de la conciencia, 

sino un modo de desvelamiento que presupone ya un horizonte de comprensión. 

Por otro lado, la radicalidad de la fenomenología husserliana se hace especialmente 

visible con la introducción de la intuición categorial (kategoriale Anschauung). Con ella, 

Husserl sostiene que no solo los contenidos sensibles pueden ser dados intuitivamente, sino 

también estructuras categoriales como unidad, ser o algo. Según afirma, lo decisivo es que el 

objeto “no sea meramente mentado, sino intuido o percibido” (Husserl, 1999, p. 701). Esto 

significa que el aparecer de algo como algo nunca es una mera recepción de datos sensibles, 

sino que está siempre ya estructurado por formas categoriales. En este punto, toda intuición 

(sea sensible o categorial) es igualmente un acto (Akt), una vivencia en la que algo se da 

como presente. 

Ahora, para el joven Heidegger, este hallazgo es decisivo: indica que la experiencia 

humana no es un flujo de contenidos que luego serían organizados por la conciencia, sino un 

estar ya situado dentro de una articulación previa de sentido. Allí donde Husserl describe esta 

articulación en términos de actos de conciencia y sus correlatos (intención/intuitividad, 

juicio/estado de cosas), Heidegger percibe el indicio de una estructura más originaria: el 

estar-en-el-mundo12 como condición previa de que algo pueda aparecer bajo la forma de un 

algo. La intuición categorial se convierte así en una vía para desplazar el análisis desde la 

estructura de los actos hacia la facticidad concreta que hace posible toda articulación de 

 
12 Como luego señalará en diversos lugares de ST (Heidegger, 2017, p. 67, 81, 88, en SZ, p. 41, 53, 59). 



 

 143 

sentido. Sin embargo, la distancia entre ambos pensadores comienza a perfilarse de manera 

clara en el ámbito de la verdad. Para Husserl, una proposición es verdadera cuando existe un 

estado de cosas (Sachverhalt) que le corresponde: el mundo, como totalidad de lo que hay, 

funciona como aquello que hace verdadera una afirmación (como el truth-maker). La verdad, 

en este sentido, no depende de leyes ideales, sino de la concordancia entre lo juzgado (das 

Geurteilte) y el estado de cosas que lo cumple (Erfüllung). Ahora bien, esta teoría de la 

verdad coexiste en Husserl con la tesis (claramente heredada del proyecto de las 

Investigaciones lógicas) de que los actos lógicos están regidos por leyes ideales: “las leyes 

analíticas del pensamiento propio; las cuales, fundándose en las categorías puras, son 

independientes de toda particularidad de las materias” (Husserl, 1999, p. 600). Estas leyes no 

hacen verdadero un juicio, sino que determinan cómo debe operar el acto judicativo para ser 

válido en sentido lógico. 

Es precisamente aquí donde Heidegger detecta el límite de la fenomenología 

husserliana: aun cuando Husserl vincula la verdad con el cumplimiento intuitivo y no con 

normas formales en stricto sensu, el marco último de la explicación sigue siendo el del acto 

lógico y sus estructuras ideales. Para Heidegger, en cambio, la verdad no puede situarse en 

el plano del juicio ni en el de los actos, pues, como se verá en la siguiente sección, ella 

depende de una condición más originaria: la apertura del existir humano que hace posible 

que algo aparezca como verdadero o falso, es decir, la facticidad, y no la estructura del acto 

judicativo, constituye el suelo desde el cual puede comprenderse el fenómeno de la verdad. 

Finalmente, la influencia de Husserl es tanto metodológica como crítica. Metodológica, 

porque ofrece a Heidegger el instrumento para describir la vivencia; crítica, porque al revelar 

la estructura interna del acto, Husserl permite a Heidegger descubrir que incluso este análisis 

presupone ya una apertura ontológica más originaria. En suma, la incipiente fenomenología 

de Husserl en Investigaciones lógicas no solo abre un camino para la reflexión sobre la 

verdad, sino que, precisamente por sus límites, empuja al joven Heidegger a radicalizarla. En 

este tránsito, la verdad deja de ser entendida como un cumplimiento de actos y comienza a 

configurarse como el modo mismo en que el existir humano está abierto al mundo, 



 

 144 

inaugurando así la reconducción hacia la vida fáctica que marcará sus cursos de Friburgo y 

Marburgo. 

2. El joven Heidegger y su consideración temprana de la verdad 

Cuando en los cursos de 1919–1926 Heidegger aborda por primera vez, de manera 

sistemática, la cuestión de la verdad, lo hace situándose críticamente frente al horizonte 

Neokantiano y, al mismo tiempo, profundizando en las posibilidades abiertas por la 

fenomenología. En este contexto, la verdad aparece como una problemática decisiva, no ya 

porque pueda servir para fundamentar una ciencia rigurosa (como pretendía el Neokantismo), 

sino porque revela algo esencial del modo en que la vida humana se encuentra en el mundo. 

Esta reorientación del problema, que desplaza su centro desde el juicio hacia la experiencia 

originaria, constituye uno de los movimientos más originales del joven Heidegger y que será 

totalmente relevante para su camino filosófico. 

Ahora bien, para comprender la reconducción de la verdad es necesario precisar qué 

entiende Heidegger por vida fáctica. En su curso titulado como Ontología. Hermenéutica de 

la facticidad (Ontologie. Hermeneutik der Faktizität de 1923), el propio autor caracteriza el 

proyecto como una investigación centrada en la facticidad del existir y concluye que, por ello 

“en definitiva, el título que corresponde mejor al tema y la manera de tratarlo de lo que sigue 

es el de: Hermenéutica de la facticidad” (Heidegger, 2000, p. 20, GA 63, p. 3). La vida fáctica 

no designa un mero dato biográfico ni psicológico, sino el modo en que el existir humano se 

da siempre ya en una situación concreta, atravesado por ocupaciones, preocupaciones, 

tendencias, compresiones previas y un mundo circundante (Umwelt) que lo afecta. La 

facticidad nombra, así, el carácter ineludible, situado y vivido de nuestro estar-ahí: el cómo 

efectivo en que se realiza la existencia antes de cualquier objetivación teórica13. Como bien 

indica el joven Heidegger: 

 
13 Esto se verá retomado y precisado en diversas partes de ST (Heidegger, 2017, p. 84, 85, 135, 143, 161, en 
SZ, p. 56, 57, 107–108, 115–116, 135). 



 

 145 

Facticidad es el nombre que le damos al carácter de ser de “nuestro” existir “propio”. 

Mas exactamente, la expresión significa ese: existir en cada ocasión […] Y fáctico, 

por consiguiente, se llama a algo que “es” articulándose por sí mismo sobre un 

carácter de ser, el cual es de ese modo. Si se toma el “vivir” por un modo de “ser”, 

entonces “vivir factico” quiere decir: nuestro propio existir, estar-aquí en cuanto 

“aquí” en cualquier expresión abierta, por lo que toca al ser, de su carácter de ser. 

(Heidegger, 2000, pp. 25–26, GA 62 p, 7) 

Con esta noción de vida fáctica en mente, puede entenderse mejor por qué el joven 

Heidegger critica la comprensión axiológica de la verdad heredada de la escuela de Baden. 

En su temprano curso Grundprobleme der Phänomenologie (Problemas fundamentales de la 

fenomenología 1919/1920), expone con precisión la posición Neokantiana cuando afirma 

que, para esta corriente, la verdad es entendida como una norma por lo que tengo que regirme 

si es que debo llegar a un conocimiento sólido y que por ello “la verdad es un valor” 

(Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). La formulación recoge adecuadamente el espíritu del 

Neokantismo: la verdad se concibe como un valor lógico supratemporal cuya vigencia regula 

los actos de conocimiento. Sin embargo, lejos de aceptar esta caracterización, Heidegger la 

juzga insuficiente y metodológicamente desviada. De hecho, declara sin ambigüedades que 

hablar de valores “es del todo secundario y no me ayuda en nada a esclarecer los auténticos 

problemas” (Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). Lo decisivo no es determinar si la verdad 

posee estatus normativo, sino interrogar qué significa en su propio fenómeno: “así pues, lo 

decisivo es saber qué significa verdad” (Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). La fuerza de 

esta frase no debe subestimarse. Con ella, el joven filósofo alemán abre una grieta en el suelo 

Neokantiano: rechaza que la verdad pueda ser comprendida como valor lógico y exige en 

cambio volver al modo en que la verdad acontece en la facticidad del vivir. La pregunta ya 

no apunta a la validez normativa de los juicios, sino a la manera en que el ente comparece 

como verdadero en la experiencia concreta del mundo vivido. Solo en este gesto es posible 

entender cómo Heidegger se aleja simultáneamente de Rickert y prepara el giro 

fenomenológico que estructurará sus futuros cursos. 



 

 146 

Tras marcar esta distancia inicial, Heidegger expone la comprensión tradicional de la 

verdad, según la cual esta es una propiedad de los juicios. Así escribe: “la verdad, se dice, es 

una determinación que le corresponde o no a los juicios, conocimientos, proposiciones. Un 

juicio es verdadero o falso, y es verdadero cuando concuerda con el objeto por el que se rige” 

(Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73). Se trata, por supuesto, de la definición clásica 

(adeaquatio rei et intellectus), que Heidegger no rechaza de inmediato sino que somete a una 

radical problematización fenomenológica. La pregunta clave que introduce (y que 

desconfigura la aparente claridad de la definición tradicional) es doble: “¿qué significa 

regirse por un objeto? ¿y qué significa objeto? Algo general” (Heidegger, 2014, p. 85, GA 

58, p. 73). A fin de mostrar la heterogeneidad de aquello llamado objeto, Heidegger ofrece 

una lista deliberadamente desconcertante: 

Algo es Dios, algo es esta cátedra, algo es una sinfonía de Beethoven, algo es una 

navaja, algo es un principio matemático, algo es el bedel de la universidad, algo son 

caracteres escritos en un trozo de pergamino, algo es el bajo nivel de las divisas. 

(Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, p. 73) 

Con ello revela que el correlato del juicio (el famoso objeto) no es una unidad 

homogénea ni simple. La noción de algo en general exige una elucidación fenomenológica 

previa: no es posible comprender la verdad como adecuación si antes no se ha esclarecido el 

modo en que el ente se muestra en la experiencia. Aquí aparece ya la conexión con la 

facticidad: lo que cuenta como algo y, por ende, como posible objeto de un juicio verdadero, 

depende de la manera en que la vida fáctica se relaciona con su mundo. 

La crítica se vuelve más incisiva cuando Heidegger examina la relación entre ciencia y 

vida fáctica. En el parágrafo §17 afirma que, en el ámbito científico, la vida se ve despojada 

de sus rasgos originarios; allí ya no cabe hablar del sentir inmediato o del modo en que el sí-

mismo se halla en el mundo, es decir: “no es posible seguir hablando propiamente de un 

sentirme, que el mundo del sí-mismo en general no juega ya papel alguno” (Heidegger, 2014, 

p. 89, GA 58, p. 77). Este extrañamiento del sí-mismo se debe a la exigencia de objetividad, 

que domina la estructura del saber científico. Lo expresa con claridad cuando indica que, 



 

 147 

dentro de ese marco “está en el sentido fácticamente comprendido de un nexo de expresión 

científico que éste tenga validez objetiva, esto es, visto situativamente, que no exista ni pueda 

existir relación alguna con un mundo del sí-mismo propio” (Heidegger, 2014, p. 89, GA 58, 

p. 77). Las consecuencias de esta desvinculación son profundas. Heidegger explica que la 

ciencia incorpora los mundos de la vida, pero lo hace distorsionándolos y vaciándolos de su 

vitalidad: “mundos de la vida fácticos y su riqueza entran en el nexo de manifestación 

científico, si bien pierden precisamente lo específicamente vivo y dejan de estar en la 

posibilidad de ser accesibles desde el mundo circundante y el mundo del sí-mismo” 

(Heidegger, 2014, p. 89, GA 58, p. 77). Y concluye que “los mundos de la vida son tomados 

por ciencia en una tendencia desvivificadora, con la que se priva a la vida fáctica de su propia 

posibilidad viva de efectuarse de manera fácticamente viva” (Heidegger, 2014, p. 85, GA 58, 

pp. 77–78). 

Este diagnóstico es decisivo para comprender por qué Heidegger debe reconfigurar el 

problema de la verdad a partir de la facticidad. Si la ciencia desrealiza la vida, entonces no 

puede servir como punto de partida para un esclarecimiento originario de la verdad. La 

comprensión científico-objetivante de la verdad como adecuación deja fuera aquello desde 

donde, de hecho, algo puede aparecer como verdadero: el modo en que la vida fáctica se 

encuentra efectivamente implicada en el mundo. Por ello, se impone la necesidad de un 

método capaz de recuperar el fenómeno tal como se da en la experiencia originaria. En el 

parágrafo §18, cuando Heidegger se pregunta si tiene sentido otra ciencia además de las 

ciencias objetivadoras, responde delineando el núcleo de la fenomenología: “la idea de la 

fenomenología es: ciencia del origen de la vida. No se debe investigar la vida fáctica misma 

y la plenitud infinita de los mundos vividos en ella, sino la vida en cuanto emergente, en 

cuanto resultado de un origen” (Heidegger, 2014, p. 92, GA 58, p. 81). Esta frase constituye 

uno de los clivajes más importantes del pensamiento temprano de Heidegger. La 

fenomenología debe remontarse al origen de la vida; y tal origen no es un punto cronológico 

ni un principio metafísico, sino la estructura misma que permite a la vida tener mundo, 

interpretar, comprender y, en última instancia, experimentar algo como verdadero o falso. El 

problema de la verdad se convierte, entonces, en un problema de acceso al origen del sentido, 



 

 148 

y ese origen se sitúa en la facticidad del existir. De ahí que Heidegger insista en que este 

origen solo puede ser hallado en la propia vida fáctica: “debe poderse encontrar en la vida 

fáctica, fácticamente, señalamientos motivadores que apunten al origen” (Heidegger, 2014, 

p. 94, GA 58, p. 82). Y añade que solo si estos señalamientos se encuentran “la idea de la 

fenomenología, de la ciencia del origen, y, por ende, la tendencia directriz, no son ficticias, 

inventadas arbitrariamente, sino que se abre la posibilidad de una acreditación rigurosa de su 

propio derecho y su necesidad” (Heidegger, 2014, p. 94, GA 58, p. 82). 

¿Qué tipo de experiencias pueden cumplir esta función de señalar el origen? Heidegger 

responde que deben ser experiencias cuyo contenido no remita a otro contenido simplemente, 

sino que posean “una cierta distinción, una posición de privilegio [no en el sentido de una 

valorización]” (Heidegger, 2014, p. 94, GA 58, p. 83). Estas experiencias privilegiadas no 

son excepcionales ni extraordinarias; son momentos en los que la vida se vuelve transparente 

a sí misma y en los que el sí-mismo se descubre afectado, situado y abierto a un mundo. En 

el parágrafo §23, esta vía se concreta en la necesidad de acceder al mundo del sí-mismo como 

experiencia fundamental. Heidegger lo expresa diciendo que es necesario “ganar la 

experiencia fundamental del sí-mismo” (Heidegger 2014, p. 112, GA 58, p. 101). Esta 

experiencia debe ser tal que el mundo propio se dé “como tal y en su destacarse, esto es, se 

tiene la experiencia de él de un modo peculiar en su propio aspecto fundamental” (Heidegger, 

2014, p. 112, GA 58, p. 101). Con esto se perfila con mayor claridad la relación entre verdad 

y vida fáctica. No se trata de psicologizar la verdad ni de reducirla a vivencias subjetivas, 

sino de mostrar que la posibilidad misma de que algo sea verdadero (de que algo se dé como 

algo) está anclada en la manera en que la vida se comprende, se orienta y se expone a su 

mundo. La verdad queda desplazada decisivamente: ya no es una propiedad de los juicios ni 

un valor lógico supratemporal; tampoco se agota en el cumplimiento intuitivo, como en 

Husserl. Empieza a perfilarse como un fenómeno ligado al modo en que la vida fáctica está 

ya implicada en un mundo y se relaciona con su propio origen de sentido. De esta forma, 



 

 149 

puede decirse que la verdad adquiere un carácter existencial14: es un modo de acontecer del 

vivir mismo antes de toda elaboración lógica. 

Desde aquí, la reconducción de la verdad a la vida fáctica no es un simple gesto crítico 

frente al Neokantismo, sino la condición de posibilidad para pensar la verdad de manera 

originaria. La hermenéutica de la facticidad ofrece el marco en el que esta reconducción 

puede desplegarse: interpretar la existencia en su facticidad significa, al mismo tiempo, 

esclarecer cómo y desde dónde algo puede ser verdadero para un existir que ya vive, sufre, 

comprende y se decide en un mundo. 

Ahora bien, desde la noción de vida fáctica previamente establecida, puede integrarse 

de manera más precisa el aporte del parágrafo §11 del curso Zur Bestimmung der Philosophie 

de 1919, editado por Adrián escudero bajo el título La idea de la filosofía y el problema de 

la concepción del mundo. En esa sección dedicada a la relación entre verdad y valor, el joven 

Heidegger muestra con claridad que la problemática de la verdad no puede resolverse dentro 

de un marco axiológico heredado de la escuela Neokantiana de Baden. Permanecer en ese 

horizonte implica reducir la verdad a un fenómeno dependiente de estructuras valorativas, lo 

que distorsiona su modo originario de darse en la vida misma. Por ello, sostiene que la verdad 

debe ser reconducida a la estructura más elemental y originaria del vivir fáctico, donde no se 

presenta como valor, norma o ideal regulativo, sino como un modo de encontrarse en el 

mundo. En este contexto, Heidegger formula una crítica directa al método crítico-teleológico 

de Rickert. Si el ideal de la verdad es concebido como valor, entonces también el método 

 
14 Bajo esa premisa se retomará y se profundizará la concepción existencial de la verdad en ST, sobre todo en 
el parágrafo §44 titulado “Dasein, aperturidad y verdad” (Heidegger, 2017, p 235, SZ, p. 212). Allí, se tomará 
nuevamente la crítica a la concepción tradicional de la verdad como adecuación de la mente al objeto que conoce 
(Heidegger, 2017, pp, 237–238, SZ, pp. 213–214) y se mostrará que “el término verdad designa un existencial” 
(Heidegger, 2017, p. 248, SZ, p. 226), es decir, como un modo fundamental de su estar-en-el-mundo y no como 
una simple determinación lógica de los juicios. En §44, Heidegger subraya que la verdad pertenece a un modo 
de ser del Dasein en cuanto éste se encuentra arrojado, situado y referido a un mundo que ya comprende y en 
el que está efectivamente implicado (Heidegger, 2017, pp. 243–244, SZ, pp. 221–222). Esta concepción no 
constituye una ruptura con los cursos tempranos, sino la explicitación ontológica de lo que en Friburgo y 
Marburgo había sido descrito como uno de los modos en que la vida fáctica se orienta, se interpreta y se 
relaciona con el ente. En este sentido, la elucidación de la verdad en §44 no inaugura un problema nuevo, sino 
que radicaliza en el plano existencial aquello que los análisis de la vida fáctica habían preparado: que la verdad 
tiene su raíz en la forma concreta en que la existencia humana se halla ya en un mundo y se entiende a sí misma 
en él. 



 

 150 

debe fundarse en la donación de ese valor: “si el ideal (la verdad) es un valor, entonces el 

método también se tiene que constituir originariamente en la donación de un valor” 

(Heidegger, 2005a, p. 57, GA 56/57, p. 47). Con esta observación, Heidegger apunta a la 

circularidad en que queda atrapada la axiología rickertiana: si la verdad es un valor, solo 

puede alcanzarse mediante una estructura valorativa previa, con la cual la verdad deja de 

verse como un fenómeno que se da en la vida y pasa a depender de una categoría teórica 

derivada. La verdad no aparece entonces por sí misma, sino únicamente bajo el prisma del 

vale. 

Frente a este presupuesto, Heidegger introduce la pregunta que desestabiliza toda la 

tradición axiológica: “¿pero es la verdad realmente un valor?” (Heidegger, 2005a, p. 57, GA 

56/57, p. 47). La fuerza de esta interrogación es filosóficamente decisiva: no busca negar que 

la verdad pueda aparecer o adoptar la forma de un valor en ciertos contextos, sino liberar el 

fenómeno originario de la verdad de la reducción axiológica que lo ha aprisionado desde la 

escuela de Baden. De hecho, el propio Heidegger reconoce que “la verdad se caracteriza 

como valor, en determinados contextos se explica como valor” (Heidegger, 2005a, p. 57, GA 

56/57, pp. 47–48), pero advierte de inmediato que esta caracterización no tiene el alcance 

ontológico que Rickert le atribuye. La verdad puede tener forma de valor, pero no por ello 

consiste esencialmente en un valor. Para fundamentar esta distinción, Heidegger introduce 

un análisis fenomenológico finísimo: la diferencia entre declarar-algo-como-un-valor (Für-

Wert-Erklären) y tomar-algo-por-un-valor (Wertnehmen). Esta distinción tiene consecuencias 

decisivas. Según Heidegger, el acto de tomar-algo-por-un-valor no es un producto de la 

teoría, sino un fenómeno originario de la vida misma: “este tomar-algo-por-un-valor se puede 

caracterizar como un fenómeno originario, como una constitución de la vida en y para sí” 

(Heidegger, 2005a, p. 57, GA 56/57, p. 48). En cambio, declarar-algo-como-un-valor es ya 

un acto teórico, derivado, que tematiza conceptualmente aquello que en la vida aparece de 

manera inmediata. La axiología se mueve en este plano derivado; por ello, nunca alcanza la 

raíz viviente del fenómeno. 



 

 151 

Este análisis permite a Heidegger plantear la pregunta decisiva: ¿es la verdad, en su 

modo originario de darse, un fenómeno valorativo? La comparación entre valoración y 

verdad muestra que no. En la valoración, el vale afecta y moviliza; en cambio “el ser-

verdadero (ἀ-λήθεια) como tal no vale. En la alegría como alegría asumo valores, en la verdad 

como verdad simplemente vivo. No aprehendo el ser-verdadero en y a través de una asunción 

de valores” (Heidegger, 2005a, p. 58, GA 56/57, p. 49). La experiencia de la verdad no se 

caracteriza por la estructura afectivo-motivacional del valor, sino por un modo de estar en 

presencia de algo. Cuando juzgo que algo es verdadero, no asumo un valor: constato un modo 

en que aquello comparece en mi vivir. Por ello, en proposiciones como 2 x 2 = 4 o Napoleón 

I murió en la isla de Santa Elena, Heidegger puede afirmar que “no interviene ningún valor” 

(Heidegger, 2005a, p. 58, GA 56/57, p. 48). Lo verdadero se presenta allí como una simple 

constatación, un modo de presencia que no depende de la valorización. De ahí que la verdad 

no pueda fundarse en una estructura del vale ni ser comprendida como valor lógico. Su modo 

de darse es más originario y pertenece al modo en que la vida ya está involucrada en un 

mundo. 

Siguiendo con ello, si la verdad fuera esencialmente un valor, este debería aparecer 

incluso en tales juicios lógicos o histórico-fácticos; sin embargo, lo verdadero se muestra 

aquí como pura constatación, como un ser-verdadero que “difunde su propia claridad: lumen 

gloriae” (Heidegger, 2005a, p. 59, GA 56/57, p. 49), sin afectar el modo característico del 

valor. Entonces, mientras que la valorización pertenece al ámbito afectivo y motivacional de 

la vida, la verdad señala un modo más originario en que algo comparece para el vivir mismo. 

El ser-verdadero (alétheia) no funciona, por tanto, como un valor, sino como una forma 

básica en que la vida fáctica encuentra y reconoce aquello con lo que ya está tratando en su 

existencia. Por eso, la equiparación entre verdad y valor (característica de la axiología 

Neokantiana de su maestro Rickert) constituye a los ojos de Heidegger, un verdadero error 

categorial. Si bien admite que “en el momento en que reconocemos la verdad, la verdad tiene 

que ser algo que tiene la forma de un valor” (Heidegger, 2005a, p. 59, GA 56/57, p. 50), 

subraya que esta apariencia valorativa es solo un fenómeno derivado. En su núcleo, la verdad 

remite al hecho de que la vida fáctica está ya abierta y orientada hacia aquello con lo que se 



 

 152 

involucra antes de toda toma-de-valor. No se funda, por tanto, en una normatividad 

valorativa, sino en la propia dinámica del vivir que hace posible experimentar algo en su ser. 

Por tanto, la clave para entender este desplazamiento está precisamente en la vida 

fáctica: la verdad solo puede pensarse adecuadamente si se la sitúa en el ámbito donde el 

vivir se encuentra de manera inmediata con las cosas, antes de toda construcción teórica. La 

valoración, como acto derivado, no puede ser la base de la verdad, porque presupone ya una 

forma de objetividad del vivir. En cambio, la verdad remite a cómo la vida se halla abierta, 

expuesta y atenta a aquello con lo que trata. La verdad, en consecuencia, expresa un modo 

en que el vivir fáctico se orienta en su mundo, no una norma exterior. 

Ahora, esta reorientación del problema de la verdad no queda confinada a los cursos de 

Friburgo, sino que se prolonga y profundiza en los años posteriores. En su curso en Marburgo 

titulado como Logik. Die Frage nach der Wahrheit (Lógica. La pregunta por la verdad) de 

1925/26, Heidegger vuelve a tematizar la cuestión desde un horizonte ya claramente sustraído 

a la teoría de los valores. Desde el inicio del curso subraya que incluso la duda escéptica 

sobre la existencia de la verdad presupone ya su posibilidad: cuando intentamos negar que 

haya verdad, “esta negación se reivindica a sí misma como enunciado verdadero acerca del 

no ser de la verdad. La negación de la consistencia de la verdad afirma su propio ser verdad” 

(Heidegger, 2004, p. 26, GA 21, p. 20). De ahí que la pregunta por la existencia de la verdad 

no pueda ser la primera; lo que debe interrogarse, más radicalmente, es el sentido mismo de 

verdad: “la pregunta acerca de qué es la verdad es la pregunta fundamental” (Heidegger, 

2004, p. 27, GA 21, p. 21). Esta pregunta exige remontarse al suelo donde la verdad se 

origina, y ese suelo es la vida fáctica. 

En continuidad con lo anterior, Heidegger muestra que el término verdad es polisémico 

y que dicha polisemia está dominada por el modelo proposicional heredado de la lógica 

tradicional. Dentro de ese horizonte se entiende por verdad, “en primer lugar, el carácter de 

enunciados, de enunciados sobre lo existente. Es decir, la verdad es una constitución de las 

proposiciones merced a la cual éstas enuncian algo tal como es” (Heidegger, 2004, p. 17, GA 

21, p. 9). Sin embargo, el propio uso lingüístico indica otros sentidos: a veces llamamos 



 

 153 

verdades a las proposiciones mismas (2 × 2 = 4 es una verdad), otras veces entendemos por 

verdad el hecho de poder soportarla o rehuirla (alguien no puede soportar la verdad), e incluso 

hablamos de saber la verdad sobre un determinado acontecimiento, es decir, de la totalidad 

de juicios que harían accesible un asunto “tal como ha sucedido, tal como en cierta manera 

es” (Heidegger, 2004, p. 18, GA 21, p. 9). Esta enumeración no es meramente terminológica: 

señala que ninguna definición lógico-proposicional agota el fenómeno, porque la verdad 

aparece también como experiencia, como relación existencial con aquello que se muestra. 

Sobre este trasfondo, Heidegger retoma críticamente el concepto de validez tal como 

había sido elaborado por la tradición Neokantiana. Analizando la herencia de Lotze, muestra 

cómo el valer primario se concibe como “la realidad efectiva de contenidos y proposiciones 

en la conciencia” (Heidegger, 2004, p. 73, GA 21, p. 81), y sobre este valer se edifican tanto 

la objetividad como la obligatoriedad. El resultado es que “no se cuestiona en absoluto el 

fenómeno de la verdad. No es que ahora se despliegue por vez primera la pregunta por la 

verdad, sino que ya se la da por fundamentalmente respondida en la función primaria: validez 

= ser verdad” (Heidegger, 2004, p. 73, GA 21, p. 82). Bajo el dominio de este concepto, la 

pregunta por la verdad se desplaza hacia problemas secundarios, por ejemplo, la relación 

entre verdad y consenso intersubjetivo, hasta el punto de identificarla con mera 

obligatoriedad universal: “verdad es lo que vale para todos, es decir, lo que todos tienen que 

reconocer” (Heidegger, 2004, p. 74, GA 21, p. 82). La valoración Neokantiana del Geltung 

aparece así, desde la perspectiva heideggeriana, como un descubrimiento sólo aparente: “el 

descubrimiento de la validez, que tanto se celebra, es sólo la apariencia de una auténtica 

pregunta por la esencia de la verdad” (Heidegger, 2004, p. 74, GA 21, p. 82). 

Si se compara esta crítica con los análisis de 1919, se aprecia una línea de continuidad 

muy nítida. Lo que en 1919 era todavía una objeción dirigida a la axiología rickertiana se 

convierte, en el curso de Marburgo, en una crítica de largo alcance contra toda teoría de la 

verdad que la identifique con validez normativa. De hecho, Heidegger subraya que, cuando 

se parte del concepto de validez, la pregunta por la verdad “se va desplazando cada vez más 

a ámbitos y problemas secundarios” hasta llegar a confundirse con la obligatoriedad universal 



 

 154 

(Heidegger, 2004, p. 74, GA 21, p. 82). Con ello queda reafirmado el diagnóstico ya 

formulado contra Rickert: la identificación entre ser-verdadero y valor lógico impide un 

acceso originario al fenómeno de la verdad. 

En este punto resulta decisivo volver a la autocomprensión de la fenomenología como 

ciencia del origen de la vida. En los Problemas fundamentales de la fenomenología, 

Heidegger define la idea de la fenomenología precisamente como un movimiento de retorno 

a ese origen: “planteamos como idea de ésta: ciencia absoluta del origen de la vida en y para 

sí” (Heidegger, 2014, p. 181, GA 58, p. 171). Esta tarea exige una orientación o reconducción 

hacia la vida fáctica, tal como lo expresa el joven Heidegger: “la orientación no artificiosa 

es la propia de la vida fáctica que somos y vivimos nosotros mismos” (Heidegger, 2014, p. 

181, GA 58, p. 171). Dentro de esta perspectiva, la medida de la investigación no es ya la 

verdad entendida como corrección lógica, sino el grado de originariedad con que se logra 

hacer patente el fenómeno. De ahí que Heidegger pueda afirmar que “la norma de la 

comprensión fenomenológica no es la verdad en el sentido de corrección o la falsedad, sino 

la originariedad” (Heidegger, 2014, p. 251, GA 58, p. 244). La objetivación teórica (incluida 

la lógica de la proposición verdadera) aparece entonces como una deriva o desviación que 

sólo tiene sentido en una fase determinada del trabajo fenomenológico (Heidegger, 2014, GA 

58). 

Ahora bien, lo decisivo es que este retorno al origen se entiende únicamente desde la 

facticidad. Heidegger subraya que no se trata de buscar un fundamento externo o un principio 

lógico, sino de atender al modo en que la vida misma se da y se interpreta en su encontrarse. 

La reconducción de la verdad a la vida fáctica consiste precisamente en mostrar que toda 

posibilidad de verdad (sea proposicional, teórica o científica) depende de estructuras previas 

del vivir, como el estar ya en una situación, el trato con el mundo circundante, las ocupaciones 

y la comprensión previa (Heidegger, 2000, GA 63). En otras palabras, la vida fáctica es el 

suelo desde el cual algo pueda mostrare como verdadero o experimentarse como tal. Así, 

cuando Heidegger se refería a la fenomenología como ciencia del origen de la vida, está 

indicando que la pregunta por la verdad no puede resolverse sin esclarecer la forma en que 



 

 155 

la vida, en su facticidad, abre un mundo y se orienta en él. Por eso, la crítica a la noción 

Neokantiana de verdad como valor, así como la insuficiencia del modelo proposicional, no 

son solo objeciones teóricas, sino los síntomas de un movimiento sistemático que desplaza 

la verdad hacia el modo en que el existir humano está ya implicado en un mundo. La 

reconducción de la verdad a la vida fáctica es, entonces, la exigencia metodológica 

fundamental: solo a partir de la comprensión del vivir mismo puede aclararse qué significa 

que algo sea verdadero. 

De este modo, los cursos de Friburgo y Marburgo permiten ver con nitidez la trayectoria 

que va desde la crítica temprana al Neokantismo hasta su reconducción fenomenológica: 

desprender la verdad de la concepción lógica-valorativa para comprenderla como un modo 

originario en el que la vida fáctica se orienta, comprende y se encuentra ya situada en un 

mundo (la reconducción a la vida fáctica). Esa reconducción prepara directamente la analítica 

existencial de ST, donde la verdad será pensada, ya de manera más explícita, como estructura 

del existir humano y no como simple propiedad de juicios o proposiciones. 

3. Conclusiones acerca del tratamiento de la verdad en el joven Heidegger 

El análisis realizado muestra que la cuestión de la verdad no es un motivo marginal en el 

joven Heidegger, sino un eje articulador de su pensamiento inicial. Frente al Neokantismo de 

Rickert, Heidegger detecta que la identificación entre verdad y validez lógica sitúa lo 

verdadero en un ámbito ideal y normativo separado de la vida concreta, haciendo imposible 

explicar cómo la verdad acontece efectivamente en la existencia. La fenomenología de 

Husserl, por su parte, ofrece un paso decisivo al pensar la verdad como cumplimiento vivido; 

sin embargo, permanece anclada en la estructura de los actos de la conciencia y no alcanza 

el suelo previo desde el cual algo puede ser significativo en absoluto. 

En este contexto, los cursos de Friburgo y Marburgo permiten ver cómo Heidegger 

formula de manera explícita la reconducción de la verdad a la vida fáctica. La verdad deja de 

entenderse ante todo como una propiedad de juicios o valor lógico supratemporal y pasa a 

pensarse desde el modo en que la existencia se encuentra ya implicada en un mundo, afectada, 

situada y orientada en sus ocupaciones. La fenomenológica, concebida como ciencia del 



 

 156 

origen de la vida, exige una orientación hacia la vida fáctica, de modo que la posibilidad 

misma de lo verdadero se vincula con estructuras previas del vivir (situación, mundo 

circundante, comprensión previa) y no con un ámbito ideal separado. En este sentido, la 

verdad adquiere un carácter existencial: remite al modo en que la vida se relaciona 

efectivamente con aquello que encuentra, antes de toda elaboración lógico-epistémica (o 

separación entre sujeto-objeto). Desde aquí, puede apreciarse con mayor claridad el aporte 

específico de la etapa temprana de Heidegger. Reconducir la verdad a la vida fáctica no es 

solo un gesto polémico contra el Neokantismo o una variante más de la fenomenología 

husserliana, sino el intento sistemático de pensar la verdad desde las condiciones efectivas 

del existir humano. Esta reconducción permite comprender mejor cómo, ya en sus cursos 

iniciales, Heidegger ensaya una vía propia que toma en serio la situación y la implicación 

práctica del vivir. Sin desarrollar aún por completo el marco conceptual de ST, estos textos 

juveniles preparan el horizonte en el que será posible una ulterior tematización ontológica de 

la verdad, al mostrar que toda teoría de la verdad que ignore la vida fáctica permanece, en 

último término, incompleta. 

En suma, el examen del joven Heidegger confirma que la verdad no puede quedar 

confinada ni al registro de la validez normativa ni al de la estructura formal de los actos. Su 

lugar originario es la vida misma en cuanto fáctica: el modo efectivo en que el ser humano 

ya está en un mundo, se comprende y se relaciona con lo que encuentra. Al poner en el centro 

esta reconducción, el presente estudio busca contribuir a las investigaciones sobre el periodo 

temprano de Heidegger, ordenando y mostrando un nivel sistemático en su análisis, con lo 

cual se subraya que su tratamiento de la verdad posee un alcance propio y decisivo, que no 

se deja reducir ni a su recepción tardía ni a las formulaciones más conocidas de su obra 

madura, además de influir decididamente en su camino filosófico. 

  



 

 157 

 

Referencias bibliográficas 

Adrián Escudero, J. (2001). El joven Heidegger. Asimilación y radicalización de la filosofía 

práctica de Aristóteles. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, 34, 179–221. 

https://revistas.ucm.es/index.php/ASEM/article/view/ASEM0101110179A 

Boada i Sanmartín, I. (1999). Heidegger lector de Parmènides: repensar la veritat. Revista 

Catalana de Teologia, 24(1), p. 183–214. 

Cazzanelli, S. (2010). El neokantismo en el joven Heidegger. Revista de Filosofía, 35(1), 21–

43. https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/RESF1010120021A 

Echarri, J. (1997). Fenómeno y verdad en Heidegger. Bilbao: Universidad de Deusto. 

Filippi, S. (1989). Heidegger y la noción tomista de verdad. Anuario Filosófico, 22(1), 135–

158. https://doi.org/10.15581/009.22.30031 

Garcés Ferrer, R. (2023). El giro afectivo en la filosofía del joven Heidegger. Tópicos del 

Seminario, (49), 7–21. https://doi.org/10.35494/topsem.2023.1.49.846 

Gutiérrez, C. B. (1983). El concepto de verdad en Heidegger. Confrontación de la crítica de 

Tugendhat. Ideas y valores, 32(61), 85–103. 

Gutiérrez, C. B. (1999). La hermenéutica temprana de Heidegger. Diánoia, 45(45), 115–131. 

https://doi.org/10.22201/iifs.18704913e.1999.45.489 

Heidegger, M. (1976). Logik. Die Frage nach der Wahrheit. Vittorio Klostermann (GA 21). 

Heidegger, M. (1982a). Ontologie (Hermeneutik der Faktizität). Vittorio Klostermann (GA 

62). 

Heidegger, M. (1982b). Parménides. Vittorio Klostermann (GA 54). 

Heidegger, M. (1987). Zur Bestimmung der Philosophie. Vittorio Klostermann (GA 56/57).  



 

 158 

Heidegger, M. (1993). Grundprobleme der Phänomenologie (1919/1920). Vittorio 

Klostermann (GA 58). 

Heidegger, M. (1995). Phänomenologie des religiösen Lebens. Einleitung in die 

Phänomenologie der Religion. Agustinus und der Neuplatonismus, Die philosophischen 

Grundlagen der mittelatlerlichen Mystik. Vittorio Klostermann (GA 64). 

Heidegger, M. (2000). Ontología. Hermenéutica de la facticidad. Alianza Editorial. 

Heidegger, M. (2001). Hitos. Alianza Editorial. 

Heidegger, M. (2004). Lógica. La pregunta por la verdad. Alianza Editorial. 

Heidegger, M. (2005a). La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. 

Herder. 

Heidegger, M. (2005b). Parménides. Akal. 

Heidegger, M. (2006). Sein und Zeit. Max Niemeyer Verlag. 

Heidegger, M. (2014). Problemas fundamentales de la fenomenología (1919/1920). Alianza 

Editorial.  

Heidegger, M. (2017). Ser y tiempo. Editorial Universitaria.  

Husserl, E. (1999). Investigaciones lógicas, 2. Alianza Editorial.  

Martínez Preciado, B. (2019). Husserl y Heidegger sobre la Lógica y la Verdad. Xipe Totek, 

28(111), 250–276. https://doi.org/10.31391/ss66cb02 

Masís, J. (2020). Fenomenología de la vida religiosa en el joven Heidegger: la destrucción 

de la tradición ontológica de la mano de Lutero. LOGOS Revista De Filosofía, 40(120), 

7–34. https://revistasinvestigacion.lasalle.mx/index.php/LOGOS/article/view/2584 

Parménides. (2007). Poema (fragmentos y tradición textual), edición bilingüe. Ediciones 

Istmo. 

Rickert, H. (2018). Der Gegenstand der Erkenntnis. Walter de Gruyter. 



 

 159 

Rodríguez, R. (2018). Guía comares de Heidegger. Editorial Comares. 

Safranski, R. (2003). Un maestro de Alemania: Martin Heidegger y su tiempo. Tusquets 

Editores. 

Stefan, I. (2012). Heidegger and Parmenides. Agathos: An International Review of the 

Humanities and Social Sciences, 3(1), 33–48. 

Vigo, A. (2014). Arqueología y aleteiología, estudios heideggerianos. Logos Verlag Berlín. 

Volpi, F. (2012). Heidegger y Aristóteles. Fondo de Cultura Económica. 


