
 

 197 

  Ciencia y filosofía: una relación de amor–odio1 

Science and Philosophy: A Love–Hate Relationship 

Sebastian De Haro2 

Traducción: Gabriel Donoso Umaña3 

 

Resumen 

En este artículo reviso la problemática relación entre la ciencia y la filosofía; en particular, 

abordaré la cuestión de si la ciencia necesita de la filosofía y ofreceré algunas perspectivas 

positivas que deberían ser útiles para desarrollar una relación sinérgica entre ambas. Revisaré 

tres líneas de razonamiento que a menudo se emplean para sostener que la filosofía es inútil 

para la ciencia: (a) el diagnóstico de la muerte de la filosofía (“la filosofía está muerta”); (b) 

el argumento/desafío histórico-agnóstico: “muéstrame ejemplos en los que la filosofía haya 

sido útil para la ciencia, porque no conozco ninguno”; (c) el argumento de la división de 

propiedades (o: la filosofía y la ciencia tienen distintos objetos de estudio, por tanto la 

filosofía es inútil para la ciencia). Estos argumentos serán contrarrestados con tres tesis en el 

sentido de que las ciencias naturales necesitan de la filosofía. Haré lo siguiente: (a) señalar 

la falacia del antifilosofismo (o: “para negar la necesidad de la filosofía, uno debe hacer 

filosofía”) y examinar el papel de los paradigmas y las presuposiciones (o: por qué la ciencia 

no puede vivir sin la filosofía); (b) indicar por qué fracasa el argumento histórico (mediante 

 
1 Esta es una traducción al español del artículo de Sebastian De Haro, “Science and Philosophy: A Love–Hate 
Relationship”, Foundations of Science, 25(2), 297–314 (2020). https://doi.org/10.1007/s10699-019-09619-2. 
La obra original está licenciada bajo Creative Commons Attribution 4.0 International (CC BY 4.0). Salvo por 
ajustes estilísticos propios de la traducción, las únicas modificaciones introducidas consisten en la adaptación 
de las referencias y citas al estilo APA 7 y la adición de notas al pie por parte del traductor (señaladas como “[n. 
del t.]”). 
2 Profesor Asociado en Filosofía de la Ciencia en el Instituto de Lógica, Lenguaje y Computación y en el 
Instituto de Física, Universidad de Ámsterdam. Contacto: s.deharo@uva.nl.  
https://orcid.org/0000-0002-3000-5967 [n. del t.].  
3 Profesor de Estado en Filosofía y Magíster en Filosofía de las Ciencias, Universidad de Santiago de Chile, 
Santiago, Chile. Contacto: gabriel.donoso.u@usach.cl. https://orcid.org/0000-0002-4842-1387 [n. del t.]. 



 

 198 

un ejemplo de la mecánica cuántica, vivo y en plena vigencia); (c) esbozar brevemente 

algunos dominios de intersección entre la ciencia y la filosofía y cómo ambas pueden tener 

una sinergia mutua. Concluiré con algunas implicaciones de esta relación sinérgica entre 

ciencia y filosofía para las artes y ciencias liberales. 

Palabras clave: Filosofía de la ciencia, Ciencia y filosofía, Heurística, Artes y ciencias 

liberales 

1. Introducción 

En este artículo argumentaré que: (i) las ciencias naturales necesitan de la filosofía; y (ii) que 

los científicos necesitan de la filosofía. También abordaré algunas posibles consecuencias de 

estas tesis para las Artes y Ciencias Liberales. Al hacerlo, deberé definir en qué sentido 

entiendo que la ciencia “necesita” de la filosofía y establecer una distinción entre las 

diferentes formas en que diversos aspectos o ramas de la ciencia requieren de la filosofía. La 

mayoría de mis ejemplos provendrán de la física. Siendo esto parte de mi sesgo profesional, 

sostengo que los argumentos que se aplican a la física también se aplican a la biología, las 

ciencias de la Tierra y otras ciencias naturales. Como argumentaré, la distinción más 

importante que debe hacerse no es entre una ciencia natural y otra, sino entre ciencia 

fundamental y aplicada. Una vez hecha esta distinción, puede minimizarse el perjuicio de 

tratar a todas las ciencias en bloc, siguiendo el modelo de la física. 

¿Por qué debería estar defendiendo el uso de la filosofía? Después de todo, la tesis de que la 

filosofía es útil para la ciencia probablemente no será aceptada por todos los científicos en 

ejercicio. La ciencia, no la filosofía, es ampliamente considerada la fuente más segura de 

conocimiento, pues tiene un método para declarar erróneas las teorías: en otras palabras, para 

falsificar sus resultados. Este método se llama Experimento. Y la ciencia nos ha dado 

máquinas, energía abundante, tecnología y una saludable actitud de escepticismo. La 

cosmovisión científica nos ha liberado del prejuicio, de la ignorancia y del férreo dominio de 

la autoridad. Los científicos naturales, no los filósofos, se han ganado la confianza de la 

opinión pública en asuntos de verdad, aprendizaje y comprensión. Los resultados 



 

 199 

experimentales, y no las distinciones escolásticas de los filósofos, son los jueces finales en el 

tribunal de la Ciencia. Esto, al menos, parece ser una opinión ampliamente sostenida, y en 

parte por buenas razones. Entonces, ¿por qué preocuparse por la filosofía, después de todo? 

La relación entre la ciencia y la filosofía es un asunto intrincado y, en cierta medida, 

problemático4, como revisaré en la siguiente sección. Por un lado, algunos grandes científicos 

han sido también grandes filósofos—no necesariamente en el sentido profesional, sino en el 

de un pensamiento profundo: la ciencia y la filosofía a menudo iban de la mano en la obra de 

grandes figuras como Newton y Leibniz, de modo que a veces resulta difícil—y quizá 

innecesario, y ciertamente anacrónico—decir dónde termina la ciencia y dónde comienza la 

filosofía. Pero, por otro lado, la filosofía suele considerarse inútil, de manera que una 

perspectiva filosófica resulta irrelevante para la ciencia en el mejor de los casos, y perjudicial 

en el peor—como lo evidencian largas páginas de una filosofía de sillón alegremente 

desinformada respecto de la ciencia. O al menos, así se cuenta la historia. De ahí mi tema de 

la “relación de amor–odio”. 

Aquí me concentraré en los aspectos básicos de la relación entre ambas, y reduciré las 

aplicaciones a la educación a unas pocas consideraciones finales. Alcanzar claridad acerca 

del hecho de que la filosofía es útil para la ciencia constituye, por sí mismo, una tarea 

importante y urgente. Comprender esta relación es un primer paso fundamental hacia el 

desarrollo de una relación sinérgica entre ambos campos. 

2. La ciencia no necesita de la filosofía 

Comencemos con las objeciones a la primera tesis anterior, según la cual las ciencias 

necesitan de la filosofía. Existen diversas y buenas razones por las que los científicos 

pueden—y de hecho han podido—afirmar que la ciencia no necesita de la filosofía o que, de 

manera más o menos equivalente, la filosofía es inútil para la ciencia. Consideraré aquí tres 

líneas de razonamiento: el argumento del declive o la muerte de la filosofía, el argumento 

 
4 Para una perspectiva diferente sobre este tema, véase Kitchener (1988). 



 

 200 

histórico o empírico, y el argumento basado en la afirmación de que la ciencia y la filosofía 

tienen objetos y métodos diferentes. 

a) La muerte de la filosofía 

Stephen Hawking ha declarado la “muerte” oficial de la filosofía, evocando aparentemente 

el célebre “Dios ha muerto” de Nietzsche. Comentando cuestiones tales como el 

comportamiento del universo y la naturaleza de la realidad, Hawking escribe: 

Tradicionalmente, estas son preguntas para la filosofía, pero la filosofía está muerta. 

La filosofía no se ha mantenido al día con los desarrollos modernos de la ciencia, en 

particular de la física. Los científicos se han convertido en los portadores de la 

antorcha del descubrimiento en nuestra búsqueda del conocimiento. (Hawking & 

Mlodinov, 2010, p. 5) 

En este argumento, el conocimiento debe basarse en la ciencia natural. Preguntas tales como 

“¿cuál es la naturaleza de la realidad física?”, “¿qué cosas existen en el mundo?” son 

cuestiones que solían pertenecer al dominio de la filosofía, pero que ahora forman parte de 

la ciencia. Algo en la filosofía debe, por tanto, estar ausente, y sin ello la filosofía queda 

reducida a una disciplina “muerta”. Y cuando una disciplina está muerta, bien podría uno 

ignorarla5. Puesto que los filósofos no se han mantenido al día con la ciencia moderna, se 

han aislado de nuestra fuente más segura de conocimiento y descubrimiento. De ahí la 

pregunta: ¿podemos descartar la provocadora sugerencia de Hawking de que los filósofos, 

en gran medida, han venido descuidando las ciencias naturales, conduciéndose así hacia un 

margen de irrelevancia, en un mundo donde las ciencias naturales se vuelven cada vez más 

dominantes? 

b) El argumento histórico-agnóstico o empírico 

 
5 Esto no es lo que hace Hawking, y la razón de ello se volverá clara en la siguiente sección. Él no ignora la 
filosofía, sino que dialoga con ella. 



 

 201 

El argumento histórico-agnóstico es más cauto y puede resumirse como una postura 

agnóstica respecto de la utilidad de la filosofía para la ciencia. Viene a decir algo así: “Nunca 

he visto ejemplos de la utilidad de la filosofía para la ciencia o, cuando he visto algo útil en 

lo que los filósofos decían acerca de la ciencia, era porque estaban haciendo ciencia, no 

filosofía”. El argumento puede complementarse con una enumeración de casos en los que el 

alcance limitado de un marco filosófico entorpeció el progreso científico, y quizás también 

con una explicación teórica de por qué ese fue el caso. 

Ejemplos de este tipo parecen abundar. Pensemos en el requisito de Platón, expresado en el 

Timeo, según el cual los movimientos de los planetas debían considerarse basados en 

movimientos circulares uniformes. Este postulado matemático se fundaba en la doctrina 

filosófica y teológica de que el movimiento más perfecto era el circular, porque el 

movimiento de la mente al reflexionar sobre sí misma es circular (Platón, T 34a, 36c, 40a). 

Muy pronto se hizo evidente que este axioma era insostenible para esferas concéntricas. 

Hiparco y Ptolomeo tuvieron que añadir un sistema artificioso de excéntricas y epiciclos para 

salvar los fenómenos. Sin embargo, siguieron adhiriéndose formalmente al postulado 

platónico, que ha sido visto por muchos como un factor que obstaculizó el progreso de la 

cosmología (Dijksterhuis, 1950, Parte I, II D 15 y III C 68). 

Otro ejemplo podría ser el requisito de Descartes de que toda la física debía basarse en las 

interacciones mecánicas entre corpúsculos que no poseyeran otras propiedades que la forma, 

el tamaño y la cantidad. El principio según el cual las interacciones físicas debían ocurrir 

mediante contacto local chocó con la teoría de la gravedad de Newton, que implicaba una 

acción a distancia. El dictum de Descartes lo llevó a formular su teoría ingeniosa e 

imaginativa, pero arbitraria e inexplicable, de la gravedad sobre la base de los vórtices, así 

como una teoría del magnetismo basada en las supuestas formas helicoidales de las 

partículas. Al hacer que los fenómenos macroscópicos observados dependieran de detalles 

microscópicos que no podían observarse—y que, por tanto, podían ser modificados sin riesgo 

alguno—, su teoría le permitía ofrecer explicaciones cualitativas e imaginativas de tales 

fenómenos; pero no logró encontrar descripciones cuantitativas—ni mucho menos 



 

 202 

predicciones. Fue Newton quien demostró, en el Libro II del Principia, que la teoría de los 

vórtices de Descartes no solo era físicamente inconsistente—pues se requerirían fuerzas 

externas adicionales para mantener los vórtices en movimiento—, sino también inconsistente 

con las leyes de Kepler. Richard Westfall ofreció la siguiente evaluación fulminante de la 

filosofía de Descartes en relación con la mecánica: “La mayoría de los avances más 

importantes en mecánica durante el siglo XVII implicaron la contradicción de Descartes. 

Aunque la filosofía mecanicista afirmaba que las partículas de materia de las que se compone 

el universo estaban regidas en sus movimientos por las leyes de la mecánica, la descripción 

precisa de los movimientos llevó repetidamente a conflictos entre la ciencia de la mecánica 

y la filosofía mecanicista” (Westfall, 1971, p. 138). Una vez más, podría tomarse esto como 

un caso en el que la filosofía restringe el progreso científico debido a su adhesión a ideas 

ontológicas preconcebidas e innegociables. 

En un tercer ejemplo, más reciente, Lawrence Krauss ha argumentado que, cuando se trata 

de las cuestiones más filosóficas—por ejemplo, en la mecánica cuántica, tales como “¿qué 

es una medición?”—, considera que las reflexiones de los físicos son mucho más útiles que 

las de los filósofos (Krauss, 2012), reflejando nuevamente la postura agnóstica que dice: 

“Muéstrenme ejemplos en los que la filosofía haya sido útil para la ciencia, porque no 

conozco ninguno”. 

El argumento histórico, entonces, generalmente se reduce a lo siguiente: “Miren la relación 

entre la ciencia y la filosofía en el pasado. Cualquier intento de colaboración estrecha o de 

integración entre la ciencia y la filosofía siempre ha fracasado. Es inútil intentarlo”. 

c) División de propiedades: método y objetos de estudio 

El tercer argumento se encuentra en la raíz de los dos anteriores. Sostiene que la filosofía y 

las ciencias naturales tienen distintos objetos de estudio y, por lo tanto, una base reducida de 

superposición: pueden coexistir armónicamente sin interferir entre sí. Esto explicaría la 

tendencia de los filósofos—señalada por Hawking—a replegarse en el estudio de los asuntos 



 

 203 

humanos y las sociedades humanas, dejando el estudio de la naturaleza a los científicos 

naturales. 

El razonamiento subyacente puede entenderse del siguiente modo. La distinción tradicional, 

al menos desde el siglo XIX, entre las ciencias naturales y las humanidades, radica en sus 

objetos de estudio: la naturaleza sería el objeto de las ciencias naturales, mientras que las 

humanidades se ocuparían de los productos de la mente humana. Las ciencias sociales, a su 

vez, se centrarían en el comportamiento humano y en las realidades sociales. La ciencia solo 

se interesaría en los hechos brutos y no en los constructos sociales o lingüísticos, y conocería 

esos hechos mediante experimentos realizados bajo ciertas condiciones y sujetos a requisitos 

de transparencia y replicabilidad. Colocar a la filosofía en el campo de las humanidades y de 

las ciencias sociales, en contraposición a las ciencias naturales, significaría que también se 

ocuparía de los productos de la mente y de los constructos sociales. Esto institucionalizaría 

tanto la independencia de la filosofía respecto de la ciencia como su inutilidad para ésta. 

A esta diferencia de objetos de estudio corresponde una diferencia de método, subrayada por 

Wilhelm Dilthey: erklären (explicar) sería la tarea de las ciencias naturales; las humanidades, 

en cambio, se ocuparían del verstehen (comprender): no ofrecer un relato reductivo en 

términos de relaciones causales, sino crear una visión comprensiva en la que las partes 

puedan relacionarse con el todo. La ciencia buscaría formular leyes generales de la naturaleza 

a través del lenguaje universal de las matemáticas: un lenguaje universal que, incluso si 

incluyera leyes probabilísticas, no admitiría ambigüedades; el objetivo del científico sería 

entonces explicar el comportamiento de la naturaleza en términos de leyes que pudieran ser 

falsadas o verificadas mediante experimentos. Debe señalarse que este argumento 

metodológico puede sostenerse de manera bastante independiente de las diferencias en los 

objetos de estudio. 

La interpretación filosófica de la ciencia sería, según algunos, mera especulación, reflejo de 

la ignorancia, o cuestión de subjetividad y gusto personal; por tanto, irrelevante para la 

ciencia. En una línea más permisiva, siguiendo un razonamiento semejante, podría 



 

 204 

concederse que existen cuestiones interpretativas y temas de debate en la ciencia, pero 

sostenerse que estos conciernen únicamente a los aspectos humanos de la ciencia, al uso que 

los seres humanos hacen de ella: cuestiones de ética o del significado subjetivo de los 

conceptos; interpretaciones que, siendo completamente independientes de la verdad misma 

que la ciencia descubre, no tienen—o no deberían tener—una incidencia significativa en la 

ciencia. Los debates resultarían, pues, de la incertidumbre y de la falta de conocimiento, más 

que de ser parte de la propia ciencia. 

3. ¿Aceptando el golpe? Caracterizando la “filosofía” 

Tal vez estas críticas no estén tan fuera de lugar. Tal vez deberíamos, como filósofos, 

simplemente aceptar el golpe (bite the bullet) y admitir que hemos conseguido volvernos 

irrelevantes al desvincularnos de las preocupaciones más recientes de la ciencia (a)—quizá 

porque no nos interesa la ciencia (c), o porque no somos buenos en ella (b). Por supuesto, 

esto sería una simplificación excesiva. Existen muchos filósofos interesados en la ciencia, 

así como bien informados científicamente. Pero, durante los próximos dos párrafos, deseo 

considerar la tesis de que tal vez esas críticas sean correctas, antes de decir algo más acerca 

de cómo usaré la palabra “filosofía” en el resto del artículo. Los científicos suelen lamentar 

que los filósofos sean ignorantes de la ciencia, que practiquen una ciencia de sillón (armchair 

science), que nunca pongan a prueba sus conjeturas teóricas, que formulen afirmaciones 

empíricas que se sabe que son falsas, etc. Esto puede haber sido históricamente cierto en 

algunos filósofos, como por ejemplo Hegel, y quizá no sería difícil encontrar libros actuales, 

escritos por filósofos, que ilustren estas deficiencias6. Así pues, tal vez la crítica de 

Hawking—esa frase tan pícara y pegadiza, “la filosofía está muerta… los científicos se han 

convertido en los portadores de la antorcha del descubrimiento en nuestra búsqueda del 

conocimiento”—, aunque exageradamente simplificadora, tiene cierto filo. 

 
6 Agradezco a un árbitro anónimo por haber sugerido algunas de las críticas anteriores a la filosofía 
contemporánea. Para algunos ejemplos, véase Ladyman y Ross (2007, pp. 17–24). 



 

 205 

Pero aceptando el golpe o no: sigue siendo una simplificación falsa. El resto de este ensayo 

se ocupará de cómo la ciencia necesita de la filosofía. Lo cual, por supuesto, no debe hacernos 

olvidar el otro hecho—que la filosofía necesita de la ciencia igualmente—, aunque este 

ensayo dejará esa cuestión de lado. 

En este punto debería decir algo más sobre lo que entiendo por “filosofía”. Definir la filosofía 

no es tarea fácil; y la naturaleza de la filosofía, o de la vida filosófica, ha sido una de las 

cuestiones filosóficas tradicionales—al menos lo fue en Atenas—; pero, afortunadamente, no 

me ocuparé aquí de la naturaleza de la filosofía como tal, sino de aquellas partes de la filosofía 

que están próximas a la ciencia. 

Me ocuparé especialmente de la filosofía de la ciencia, más específicamente de lo que podría 

llamarse “la filosofía de X”, donde X es una disciplina científica como la física, la química 

o la biología. La filosofía general de la ciencia es, por supuesto, particularmente relevante 

para la ciencia, puesto que reflexiona sobre la naturaleza y la estructura de las teorías 

científicas y sobre el propio proceso científico. Pero mi argumento principal se referirá a las 

subdisciplinas de la filosofía de la ciencia que se ocupan de disciplinas específicas. De este 

modo, la filosofía de la ciencia cumple diversos roles. Se compromete críticamente, en 

distintos niveles, con los fundamentos, métodos y resultados de las ciencias. Así, no solo hace 

explícito lo que a menudo las teorías científicas mencionan solo de manera implícita, sino 

que también analiza los conceptos y métodos de las teorías científicas, y se involucra en la 

interpretación de sus resultados. Además, como veremos en la Sección 4, la filosofía se usa 

a veces de manera más constructiva para desarrollar nuevas teorías científicas—lo que 

llamaré la “función heurística” de la ciencia. 

Pero decir que la filosofía de la ciencia es relevante para la ciencia no significa que la 

importancia de la filosofía se limite a la filosofía de la ciencia. Porque la propia filosofía de 

la ciencia se apoya en discusiones de otras ramas de la filosofía—no solo la historia de la 

filosofía, sino también la ética, la epistemología y la metafísica, por mencionar algunas. Así, 

aunque mi argumento principal se orienta hacia la relevancia de la filosofía de la ciencia, no 



 

 206 

deberían perderse de vista estos aspectos más amplios de la filosofía de la ciencia. Las 

subdivisiones dentro de la filosofía se establecen por razones prácticas, pero al analizar 

problemas específicos también pueden resultar artificiales—como veremos en la Sección 

4b—, ya que, por ejemplo, la filosofía de la física requiere discutir cuestiones que pertenecen 

a la epistemología y a la ontología. Así, la metafísica —una vez proscrita por los positivistas 

lógicos en los días de juventud de sus excesos— prospera ahora felizmente en la filosofía 

analítica de modos que habrían hecho fruncir el ceño a Carnap, e incluso a Quine. Pero 

dejemos de lado las viejas glorias —la filosofía nunca obedecerá todas tus órdenes y 

prohibiciones, y empleará cualquier herramienta de la que pueda echar mano. 

4. La ciencia necesita de la filosofía 

Ahora vuelvo a la respuesta a los argumentos antifilosóficos presentados en la Sección 2. 

¿Qué puede responderse a estos argumentos, que parecen hacer eco de nuestras nociones e 

intuiciones más queridas sobre la naturaleza de la ciencia? ¿Podemos realmente negar que la 

ciencia y la filosofía son dos mundos distintos; que sus objetos de estudio y sus métodos 

difieren? ¿Podemos negar que la ciencia busca explicar hechos brutos que son bastante 

independientes de la vida humana? ¿Podemos negar el hecho de que las concepciones 

filosóficas incuestionadas han obstaculizado, en ocasiones, los factores de progreso 

científico? Por supuesto que no podemos, como insinué en la sección anterior: la filosofía 

corrompe a la juventud—creo que todos debemos partir de eso. Pero esa es solo una cara de 

la historia, y no la parte más interesante para nosotros. 

Como argumentaré, la doctrina según la cual la filosofía es inútil para la ciencia no solo es 

falsa: también es perjudicial para la educación, la sociedad y, en última instancia, para la 

propia ciencia. Lo haré presentando tres argumentos a favor de la utilidad de la filosofía para 

las ciencias naturales. Estos argumentos incluyen refutaciones de los malentendidos 

expuestos en la Sección 2. No son completamente originales ni exhaustivos, pero deberían 

constituir un primer paso hacia el desarrollo de una relación sinérgica entre la filosofía y las 

ciencias naturales. 



 

 207 

Dadas las tensiones entre la ciencia y la filosofía, vivamente expresadas por físicos como 

Stephen Hawking y Lawrence Krauss en trabajos recientes, intentar obtener algo de claridad 

sobre este asunto confuso constituye, en sí mismo, una tarea importante y urgente. 

a) Por qué la filosofía es útil (Ad 2a)) 

i. La falacia del antifilosofismo 

Comenzaré con una afirmación sencilla que responde a una parte pequeña, lógica, de los 

argumentos anteriores: lo que he llamado la falacia del antifilosofismo y su refutación. El 

argumento refutatorio se reduce a algo como lo siguiente: “Para poder argumentar que no se 

necesita la filosofía, uno debe hacer filosofía”. En efecto, un argumento convincente según 

el cual “la filosofía es inútil para la ciencia” implicará necesariamente el acto de filosofar. 

Incluso si “útil” es una noción práctica, argumentar la inutilidad de la disciplina A para la 

disciplina B requiere conocimiento filosófico sobre B: uno necesita argumentar que A es 

irrelevante para el objeto, el método y los fines de B. Declarar categóricamente la inutilidad 

de la filosofía para la ciencia requiere, por tanto, tener un conocimiento completo de los fines, 

métodos y objetos de estudio de la ciencia. Pero uno solo puede argumentar sobre cuáles 

deberían ser esos fines y objetos de estudio haciendo filosofía—más específicamente, 

filosofía de la ciencia. Además, solo podemos inferir afirmaciones generales acerca de la 

utilidad de la filosofía para la ciencia a partir del estudio de un número limitado de casos 

históricos, al que se debe añadir un argumento filosófico; por ende, haciendo filosofía, del 

mismo modo en que lo hacen los historiadores y los filósofos de la ciencia. 

¿Refuta esto el argumento sobre la muerte de la filosofía? Sostengo que sí. Pues aquel que 

insista en que la filosofía es inútil para la ciencia no debe intentar justificar racionalmente 

esta convicción, sino mantenerla como una opinión privada: ya que, en cuanto intente 

racionalizar su punto de vista, deberá comenzar a filosofar. Si hay algo de verdad en que, 

como anuncia Hawking, la filosofía está muerta—y puede que haya algún sentido en el cual 

esto sea cierto—, y en que “los científicos se han convertido en los portadores de la antorcha 

del descubrimiento en nuestra búsqueda del conocimiento”, entonces los científicos solo 



 

 208 

pueden hacerlo convirtiéndose ellos mismos en filósofos de la ciencia, resucitando así la 

filosofía. Hawking reconoce esto al involucrarse en la disciplina que ha declarado “muerta”, 

convirtiéndose por tanto en filósofo. De hecho, la formación en filosofía tiene al menos esta 

utilidad: nos impide ser malos filósofos. 

Pero, al argumentar a favor de la utilidad de la filosofía, un argumento lógico no es 

necesariamente el más convincente. Pues podría llevarnos a reemplazar la falacia por una 

afirmación más cauta: “la filosofía es inútil para la ciencia, salvo por una cosa: para 

argumentar que la filosofía no tiene ninguna otra utilidad para la ciencia”. Sin embargo, el 

hecho de que la primera afirmación fuera falsa y la segunda suene arbitraria y artificiosa nos 

conduce a cuestionar la solidez de un enfoque que declara que la filosofía es casi inútil. Podría 

llevarnos a pensar que quizás existe algún valor genuino en la filosofía que resulta útil o 

incluso necesario para la ciencia y para los científicos después de todo. Defenderé la tesis de 

que la filosofía es útil para los científicos, y que cierta cantidad de actividad filosófica es 

necesaria para construir un marco teórico desde el cual hacer ciencia. 

ii. Paradigmas y presupuestos (por qué la ciencia no puede vivir sin la filosofía) 

La necesidad de la filosofía para la ciencia puede entenderse fácilmente desde una 

perspectiva kuhniana sobre cómo se desarrolla la ciencia. Thomas Kuhn explica el progreso 

en la ciencia no como un proceso lineal de formulación teórica y verificación o refutación 

experimental de teorías científicas, sino en términos de revoluciones y cambios de paradigma 

(Kuhn, 1962). Un paradigma, para Kuhn, no es una receta de cocina acerca de las leyes 

matemáticas y los mecanismos del universo ni un conjunto de ecuaciones y términos o 

procedimientos técnicos. Los paradigmas incluyen modos de ver el mundo, prácticas 

instrumentales, tradiciones de investigación, valores compartidos y creencias acerca de qué 

preguntas se consideran científicas. Hoy podríamos extender este concepto aún más para 

incluir condiciones institucionales, restricciones gubernamentales y estímulos de mercado 



 

 209 

que pueden apoyar paradigmas particulares7. Los científicos que trabajan en distintos 

paradigmas ven el mundo de maneras diferentes, ha enfatizado Kuhn. Sus supuestos básicos 

sobre los tipos de entidades que existen en el mundo difieren, al igual que las clases de 

propiedades primarias que atribuyen a esas entidades. Los científicos que trabajan en 

distintos paradigmas pueden discrepar, como lo hicieron Einstein y Bohr, acerca de qué 

constituye una buena teoría o una buena explicación, o acerca de qué significa comprender 

un problema. En otras palabras, hay una amplia gama de presupuestos ontológicos, 

epistémicos y éticos entretejidos en cualquier paradigma científico dado (para algunos 

ejemplos de esto, véase la Sección 4b). Si es el caso que un paradigma no puede surgir, 

obtener apoyo, derrotar a sus competidores, consolidarse y finalmente morir sin tal conjunto 

de presupuestos explícitos o al menos tácitos, entonces los presupuestos deben ser una parte 

intrínseca y necesaria de la ciencia entendida como una búsqueda de la verdad. Tales 

presupuestos filosóficos contribuyen a las teorías científicas, incluso si las teorías son 

formalmente independientes de ellos, porque los axiomas no pueden formularse siquiera sin 

un acuerdo, tomado del lenguaje técnico común y justificado dentro de un paradigma más 

amplio, sobre qué significan los términos y a qué tipos de entidades se aplican; sin supuestos 

implícitos o explícitos sobre cómo los términos se relacionan con magnitudes medibles 

experimentalmente; sin prescripciones acerca de cómo deben verificarse o falsarse los 

resultados de la teoría. Los paradigmas también sugieren metas significativas y preguntas 

abiertas para la teoría. Así, la filosofía cumple una función heurística en el descubrimiento 

de nuevas teorías científicas (de Regt, 2004): los paradigmas pueden funcionar como guías 

hacia la formulación de teorías que describan entidades de uno u otro tipo. Como ha 

argumentado convincentemente de Regt (véanse también los ejemplos en la siguiente 

sección), muchos grandes innovadores científicos han estudiado en algún momento las obras 

de filósofos y desarrollado visiones filosóficas propias. Esto no siempre ocurrió de manera 

muy sistemática, pero el interés por la filosofía desarrollado por estos científicos fue al menos 

 
7 Sobre la importancia de las herramientas y la instrumentación, los contextos y el poder en diferentes culturas 
científicas, véanse Galison y Stump (1996) y Galison (1997). 



 

 210 

superior al promedio y, a su vez, tuvo una importante función heurística en la formulación 

de nuevas teorías científicas (de Regt, 2004). 

Implícita en el papel heurístico de la filosofía hay también una importante función analítica, 

como subrayé en la Sección 48. Una tarea de la filosofía es escrutar los conceptos y 

presuposiciones de las teorías científicas, analizar y dejar al descubierto lo que está implícito 

en un paradigma científico particular. Es una tarea filosófica—a menudo llevada a cabo por 

los físicos—clarificar los conceptos de espacio, tiempo, materia, energía, información, 

causalidad, etc., que figuran en una teoría dada. Este análisis es filosófico en la medida en 

que hace explícitas las suposiciones implícitas en los usos de esos conceptos: suposiciones 

que las teorías científicas normalmente no enuncian por sí mismas. De ahí que vaya más allá 

del punto en que los conceptos aparecen como elementos irreductibles en los postulados de 

una teoría. Esta función analítica debería, en última instancia, permitir un paso adicional de 

integración, en el que los conceptos de una ciencia se relacionen con los conceptos de otra. 

La función analítica de la filosofía no solo podría retroalimentar a la ciencia, sino convertirse 

en un punto de partida para la propia filosofía: descubrir qué entidades supone la ciencia que 

hay en el mundo puede ser un punto de partida útil para la reflexión filosófica sobre la 

naturaleza. Parece clave que las posturas filosóficas acerca de la naturaleza y la ciencia sean 

compatibles con los tipos de objetos y relaciones que la ciencia encuentra. En el ejemplo 

dado antes: la filosofía mecanicista no admitía el concepto de acción a distancia, porque las 

únicas fuerzas permitidas por el paradigma filosófico dominante eran mecánicas; de ahí la 

oposición a la teoría de la gravedad de Newton; mientras que el pitagorismo de Kepler sí 

admitía tal concepto9. 

 
8 Esta función “analítica” de la filosofía no se correlaciona estrictamente con la filosofía analítica. Tanto las 
tradiciones analítica como continental se han ocupado, por supuesto, del análisis de la ciencia y de sus 
resultados. 
9 Esto se mantiene cierto a pesar del hecho de que Kepler fue uno de los iniciadores de la ciencia mecanicista, 
y de que también Newton, de diversas maneras, sostuvo visiones mecanicistas. Newton consideraba su teoría 
de la gravedad como una ley de la naturaleza fenomenológica, generalizada inductivamente, que sin embargo 
requeriría una explicación adicional en cuanto a sus causas. 



 

 211 

Para resumir, entonces, algunas de las tareas de la filosofía que hemos encontrado en relación 

con la ciencia son: 

1. Permitir, o más bien incorporar naturalmente dentro de su propio marco y sobre esa 

base, los tipos de entidades que la ciencia encuentra en el mundo, así como sus 

propiedades y relaciones10; 

2. Examinar los términos y presuposiciones de la ciencia, es decir, hacer explícitas las 

suposiciones implícitas de las teorías científicas: analizar y clarificar críticamente qué 

significan los términos utilizados por la ciencia, cómo se articulan y qué suposiciones 

requieren, así como de qué manera se relacionan con las entidades cuya existencia la 

filosofía sostiene que hay en el mundo; 

3. Descubrir los estándares de lo que son buenas teorías, modos válidos de explicación 

y métodos científicos apropiados: ofrecer una epistemología que no frustre, sino que 

estimule el progreso científico; 

4. Proporcionar orientación ética y descubrir metas (amplias) para la ciencia; 

5. Señalar y articular las interrelaciones entre conceptos que se encuentran en diferentes 

dominios de las ciencias naturales, así como en las ciencias sociales y las 

humanidades; 

6. Explicar cómo encajan las observaciones dentro del cuadro más amplio del mundo, y 

crear un lenguaje en el que los resultados científicos y la experiencia humana más 

general puedan complementarse y enriquecerse mutuamente. 

Esta lista no es ni exhaustiva ni única. Algunas de estas ideas generales serán ilustradas en 

los dos ejemplos presentados en la siguiente sección. 

 
10 Véanse, por ejemplo, los debates sobre el estatus de la función de onda en la mecánica cuántica: es una 
cuestión importante determinar si la función de onda es una entidad real existente en el mundo o si simplemente 
representa la información acerca de un sistema. Esta es una cuestión que el formalismo por sí solo no responde, 
pero que, no obstante, resulta importante para la manera en que la mecánica cuántica es interpretada y utilizada. 



 

 212 

Lo anterior apunta a una relación necesaria entre la ciencia y la filosofía. La ciencia necesita 

de la filosofía, como hemos visto, en sus dos funciones: heurística y analítica. Especialmente 

durante los cambios de paradigma, el debate filosófico será parte de las actividades 

científicas. Nada de esto implica que los científicos deban ser filósofos: la mayoría no lo son. 

Por tanto, los filósofos pueden verse involucrados en ese punto. Pero tampoco significa que 

los filósofos profesionales deban realizar todas las tareas mencionadas anteriormente. Parte 

de esas tareas—sin duda las de 1 a 4—son realizadas con frecuencia por científicos. Así, lo 

que imagino aquí es una colaboración entre científicos y filósofos. En efecto, creo que 

debemos ser cuidadosos al distinguir las diferencias disciplinares de las profesionales o 

individuales. Decir que la ciencia, como estudio teórico y experimental sistemático del 

mundo natural, necesita de la filosofía—la cual he definido, en la tradición analítica, como 

el estudio de todos los resultados de las ciencias y las humanidades mediante el método del 

análisis conceptual—no significa que cada científico requiera de la filosofía. La filosofía 

puede ser, simplemente, una herramienta útil para los científicos. 

b) Por qué falla el argumento histórico: información cuántica, viva y en movimiento (Ad 

2b)) 

En esta sección doy dos ejemplos en los que la discusión filosófica ha contribuido 

genuinamente a la ciencia, en la línea de lo discutido en 4a)ii. Antes de hacerlo, abordaré los 

ejemplos negativos dados en 2b)—casos en los que la influencia de la filosofía fue más bien 

un obstáculo, como el férreo marco de la filosofía mecanicista y el dictum platónico de que 

los movimientos celestes debían ser circulares. 

Partiendo de 4a)ii, ahora podemos ver fácilmente que estos ejemplos, de hecho, se convierten 

en un caso paradigmático: ilustran la importancia de la filosofía para la ciencia. Dejan en 

claro la necesidad de contar con el marco filosófico adecuado al hacer ciencia. Si una empresa 

conceptual como la filosofía fuera completamente neutral, o incluso inútil, para la ciencia, 

tampoco podría serle perjudicial de manera significativa. Pero el hecho es el siguiente: (A) 

algunas doctrinas filosóficas han sido perjudiciales para la ciencia, mientras que otras han 



 

 213 

sido productivas; (B) es imposible no tener ninguna filosofía (como argumenté en 4a)); (C) 

la razón por la cual la filosofía ha sido perjudicial en algunos casos es porque se utilizó de 

manera positiva, de acuerdo con su función heurística en 4a)ii. Y esta función heurística 

también puede usarse de manera positiva. La acción correcta, entonces, no es descuidar la 

filosofía—porque, según (A) y (B), no puede ser descuidada—, sino abrazar su presencia y 

usarla de una manera inteligente y positiva, como en (C). Se sigue de (A) a (C) que la filosofía 

debe ser relevante para la ciencia en su propio modo específico, incluso si es únicamente al 

establecer las precondiciones intelectuales necesarias de libertad de pensamiento, de 

confianza en el poder de la razón y de la observación experimental, etc. La historia muestra 

que los científicos tienen dificultad para liberarse de modos de pensamiento filosóficos 

obsoletos. Esto pone de relieve la importancia de invertir en un marco filosófico que permita 

dar cuenta de los tipos de entidades que la ciencia encuentra en el mundo. Las tareas 

específicas de la filosofía son las enumeradas en 4a)ii. 

A continuación, estudiaremos ejemplos históricos positivos donde 4a)ii está en acción, 

refutando así el argumento histórico formulado en 2b). Para refutar dicho argumento, basta 

mostrar un solo ejemplo en el que la filosofía haya contribuido genuinamente al progreso de 

la ciencia. El ejemplo será interesante en la medida en que también ilumina por qué la 

filosofía contribuyó a la ciencia, ejemplificando así los elementos de 4a)ii. Existen muchos 

ejemplos de este tipo. Kepler11 y Sommerfeld se inspiraron ambos en ideas filosóficas 

pitagóricas al desarrollar sus modelos sobre las armonías del sistema solar y del átomo, 

respectivamente. Permítanme centrarme aquí en otro ejemplo más reciente. Se trata de la 

actual revolución en la tecnología de la información cuántica. En los últimos diez años hemos 

visto la primera comercialización de la aleatoriedad cuántica: la primera transacción bancaria 

construida sobre la base de un código cifrado no por los algoritmos usuales de la criptografía 

clásica (que se basan en supuestos matemáticos no demostrados, como la dificultad de 

factorizar números primos grandes), sino en el nuevo campo de la criptografía cuántica: una 

 
11 Para una visualización del modelo del universo de Kepler, véase el Digital Visualization Project de Katherine 
Brading: https://katherinebrading.wordpress.com/news/digital-visualization-project. 

https://katherinebrading.wordpress.com/news/digital-visualization-project


 

 214 

técnica de codificación de mensajes basada en la noción de entrelazamiento entre partículas 

a grandes distancias. La criptografía cuántica ha sido desarrollada y comercializada con éxito 

por varios grupos en los últimos veinte años aproximadamente. 

Como resulta ser, la revolución de la información cuántica tiene sus raíces en los esfuerzos 

de científicos que consideraron la investigación filosófica como un paso necesario en su 

búsqueda del conocimiento. Hay dos momentos clave en la historia de la mecánica cuántica 

en los que el progreso científico dependió críticamente de formular las preguntas filosóficas 

correctas. Tomaré estos dos episodios como estudios de caso sobre cómo las ideas filosóficas 

influyen en la ciencia, en términos de las funciones heurística y analítica de la filosofía. 

i. Einstein versus la mecánica cuántica 

En 1927, comenzaron a cristalizar visiones contrapuestas sobre la física cuántica. Hacia el 

final de la 5ª Conferencia Solvay en Bruselas, Werner Heisenberg declaró que la mecánica 

cuántica constituía una “teoría cerrada, cuyas suposiciones físicas y matemáticas 

fundamentales ya no son susceptibles de modificación alguna” (Bacciagaluppi & Valentini, 

2006, p. 437). Al hacerlo, Heisenberg expresaba los sentimientos compartidos de sus colegas 

Niels Bohr, Wolfgang Pauli y Paul Dirac, también presentes en la conferencia. Pero Einstein 

y Schrödinger no estaban de acuerdo: la interpretación de Copenhague—como se llegó a 

conocer esta nueva visión de la mecánica cuántica—tenía implicaciones filosóficas que ellos 

consideraban indeseables. Entre dichas propiedades estaba la falta de determinación en las 

magnitudes y los eventos físicos. Además, Heisenberg y sus colaboradores parecían 

introducir un posible papel para los observadores humanos en la definición de los conceptos 

que daban forma a la ciencia. 

Unos años más tarde, en 1935, Einstein, Podolsky y Rosen explicitaron la naturaleza de su 

descontento con la teoría cuántica en un célebre artículo que llegó a conocerse como el 

experimento mental EPR. Consideraban pares de partículas correlacionadas separadas por 

grandes distancias. La posibilidad de medir una propiedad (por ejemplo, el momento) de la 

primera partícula da automáticamente información sobre el valor de esa propiedad para la 



 

 215 

segunda partícula, sin necesidad de medir dicha propiedad en la segunda, dado que las 

partículas se hallan en un estado de correlación. Y la posibilidad de medir la propiedad 

complementaria (por ejemplo, la posición) de la primera partícula determinaría también el 

valor de esa magnitud para la segunda. Pero, debido al supuesto de que las mediciones 

realizadas sobre la primera partícula no pueden afectar las propiedades de la segunda (ya que, 

después de todo, las partículas están bien separadas), la segunda partícula debía poseer los 

valores de su posición y momento antes de que se realizara cualquier medición sobre la 

primera (pues, según el formalismo de la mecánica cuántica, una medición sobre la primera 

determina el valor de esa propiedad en la segunda, en ambos casos). Dado que, según la 

mecánica cuántica estándar, una partícula no puede tener simultáneamente valores 

determinados tanto para su posición como para su momento, esto implica que la mecánica 

cuántica es una teoría incompleta: no predice las propiedades de la segunda partícula que, 

según el argumento, ésta claramente debe poseer. 

El argumento EPR es filosófico en el sentido explicado anteriormente, en la Sección 3, pues 

analiza los fundamentos de la mecánica cuántica, tratando de pensar con claridad acerca de 

las suposiciones que hace la mecánica cuántica estándar. Pero también contiene dos supuestos 

ontológicos sustantivos. El primero es lo que el EPR llama el “criterio de realidad” en tanto 

que si, usando el formalismo de la mecánica cuántica, uno puede predecir con probabilidad 

uno el resultado de una medición, entonces existe un elemento de realidad física que 

corresponde a la magnitud física, con un valor igual al valor predicho por la medición. El 

segundo supuesto es lo que ellos llaman “localidad”: a saber, que los elementos de la realidad 

física que pertenecen a un sistema no pueden verse afectados por mediciones realizadas sobre 

otro sistema que esté separado espacialmente del primero. 

Así, la búsqueda del EPR fue tanto física como filosófica. Además de estas dos suposiciones 

ontológicas, ellos imponen la “completitud” como un desiderátum epistémico que una teoría 

debería satisfacer: a saber, que “todo elemento de la realidad física debe tener un correlato 

en la teoría física”. 



 

 216 

Esto llevó al EPR a llevar los argumentos físicos más lejos que nadie antes. El estudio de 

paradojas derivadas de experimentos mentales como el de EPR siempre ha desempeñado un 

papel importante en la física; pero la resolución de tales situaciones paradójicas casi siempre 

requiere una postura filosófica sobre los principios y métodos que se consideran válidos y 

legítimos. 

El artículo del EPR fue verdaderamente filosófico en la medida en que analizó y cuestionó 

los fundamentos conceptuales de la teoría cuántica. En especial, la interpretación del EPR 

del concepto de completitud y su criterio de realidad son posiciones epistémicas y ontológicas 

explícitas. 

¿Significa esto que Einstein actuaba como un filósofo profesional mientras trabajaba en ese 

artículo? Por supuesto que no. Debe distinguirse hacer filosofía—algo que, como ya dije, 

puede ser realizado tanto por físicos como por filósofos—del rótulo profesional. Einstein 

estaba haciendo la filosofía que la física requería en ese momento—y era filosofía porque 

reflexionaba sobre, y se comprometía críticamente con, los fundamentos conceptuales de la 

teoría cuántica. Para hacer eso, necesitaba herramientas filosóficas. Pero, por supuesto, 

también estaba haciendo física. Así que, al introducir métodos filosóficos en la física, estaba 

haciendo avanzar la física. Creo que es artificial, en tales intersecciones interdisciplinarias, 

intentar establecer una demarcación demasiado rígida entre física y filosofía. Einstein 

simplemente estaba realizando un trabajo pionero que requería métodos de ambos campos. 

ii. La física y los hippies 

El siguiente episodio en esta historia de la física y la filosofía tuvo lugar muchos años 

después. Tras la publicación del EPR, los físicos continuaron filosofando acerca de la 

interpretación de la mecánica cuántica, pero con el tiempo la discusión se extinguió. Durante 

la Guerra Fría, la ciencia, y en particular la física, ganó gran prestigio. A medida que las 

clases crecían en tamaño, se dedicaba cada vez menos tiempo a las grandes preguntas y a los 

debates filosóficos en las aulas. Si bien parte de la razón para esta disminución de la atención 

sobre los temas filosóficos pudo haber sido pragmática—las discusiones filosóficas con 



 

 217 

grandes grupos de estudiantes son difíciles de gestionar, y calificar preguntas de ensayo en 

los exámenes consume mucho más tiempo que las preguntas computacionales—, sin duda 

también estaba en juego una visión sobre el tipo de formación que la educación en ciencia y 

tecnología debía ofrecer a los estudiantes. La interpretación de la mecánica cuántica parecía 

poco apta para preparar a los alumnos que podrían dotar a las sociedades de nuevos artefactos 

o a los gobiernos de nuevas armas poderosas, mientras que el dominio técnico de las fórmulas 

sí podía hacerlo. La vieja generación de físicos había recibido una sólida formación en 

humanidades—Werner Heisenberg llegó a decir: “Mi mente se formó estudiando filosofía, 

Platón y ese tipo de cosas” (Buckley & Peat, 1996, p. 6)—y se habían entregado a 

especulaciones filosóficas sobre el sentido de todo aquello. Ahora, la nueva generación de 

físicos testarudos lanzaba el grito de guerra “Cállate y calcula” y ordenaba a sus alumnos que 

se unieran bajo su bandera utilitaria. Fabricar artilugios era el nuevo objetivo de la física. 

La visión instrumentalista de la ciencia, dominante durante las décadas posteriores a la 

guerra, es explicada por Lee Smolin de la siguiente manera: 

Cuando aprendí física en la década de 1970, era casi como si nos enseñaran a 

despreciar a quienes pensaban en problemas fundacionales. Cuando preguntábamos 

por las cuestiones fundamentales de la teoría cuántica, se nos decía que nadie las 

entendía realmente, pero que esa preocupación ya no era parte de la ciencia. Nuestro 

trabajo consistía en tomar la mecánica cuántica como algo dado y aplicarla a nuevos 

problemas. El espíritu era pragmático: ‘Cállate y calcula’ era el mantra. Las personas 

que no podían dejar atrás sus dudas sobre el significado de la teoría cuántica eran 

vistas como perdedores incapaces de hacer el trabajo. (Smolin, 2007, p. 312) 

Pero el instrumentalismo tuvo que ceder ante otros tipos de motivaciones para hacer física. 

La recesión económica, los recortes presupuestarios y la disminución del número de empleos 

para físicos hicieron que el tamaño de las clases volviera a reducirse. Los físicos, una vez 

más, tuvieron tiempo para reflexionar sobre el sentido de lo que estaban haciendo. En una 

segunda y aparentemente no relacionada línea de acontecimientos, la CIA—temerosa de que 



 

 218 

los estadounidenses quedaran rezagados frente a los soviéticos—decidió financiar al físico 

de láseres Harald Puthoff, del SRI Lab de la Universidad de Stanford en Menlo Park, 

California, para el estudio de fenómenos psíquicos. Dinero adicional provino de la NASA. 

Pronto, Puthoff estaría asociado con un tercer grupo de eventos en torno al Área de la Bahía. 

Un dudoso consorcio de físicos hippies y cuasi-chiflados formó un improbable grupo de 

discusión. Alternaban sus cavilaciones sobre todo lo relacionado a las cosas cuánticas y el 

sentido de la vida con fiestas de bebida y consumo de drogas psicodélicas. Llegaron a 

conocerse como el Fundamental Fysiks Group, y finalmente encontraron un mecenas 

generoso en el precursor de la industria de la autoayuda y gurú multimillonario Werner 

Erhard. Uno de los objetivos de estos físicos hippies era utilizar la mecánica cuántica para la 

comunicación superlumínica (más rápida que la luz), lo cual—según ellos—permitiría 

comunicarse con colegas fallecidos. No hace falta decir que muchos de sus argumentos eran 

erróneos, pero su contribución a la física fue duradera. No solo devolvieron la interpretación 

de la mecánica cuántica a la agenda de la investigación y la enseñanza; también analizaron 

los argumentos del EPR y las importantes aportaciones a esa discusión hechas por John Bell, 

David Bohm y otros, que hasta entonces habían pasado desapercibidas para la comunidad 

científica. Ayudaron a clarificar los problemas en juego, desarrollaron nuevos experimentos 

mentales propios y promovieron la conciencia de que la no-localidad cuántica podría ser útil 

para la comunicación a larga distancia. Exceptuando la conclusión (errónea) crucial de que 

la comunicación superlumínica era posible, varios de los montajes y técnicas considerados 

por los hippies no diferían significativamente de los que hoy utiliza la comunicación cuántica. 

Como ha sostenido David Kaiser (2012, p. xxiii): 

Los esfuerzos del grupo ayudaron a devolver una atención sostenida a la 

interpretación de la mecánica cuántica dentro de las aulas. Y, en algunos casos 

críticos, su trabajo instigó grandes avances que—a posteriori—podemos reconocer 

como los fundamentos cruciales de la ciencia de la información cuántica. 

Al igual que Einstein, el Fundamental Fysiks Group trabajó en la intersección entre la física 

y la filosofía. Llevaron métodos y literatura filosófica a los problemas de la física, y en ese 



 

 219 

sentido realizaron el tipo de trabajo que, sostengo, la física necesita periódicamente—sin 

importar quién lo haga, sean los propios físicos o los filósofos profesionales. 

Los dos ejemplos ilustran algunas de las tareas de la filosofía para la ciencia enumeradas en 

la Sección 4a)ii. Los avances en cuestiones fundamentales como el entrelazamiento y la 

comunicación cuántica se debieron a la disposición de los físicos a involucrarse en debates 

sobre cuestiones ontológicas y epistémicas, tales como el papel del observador, la 

completitud de la descripción matemática de la naturaleza, los desiderata de una buena 

descripción de la naturaleza, y así sucesivamente. En este caso resulta difícil imaginar un 

progreso no impulsado por ese tipo de preguntas filosóficas. El debate filosófico que 

efectivamente tuvo lugar actuó como una fuerza positiva y orientadora que empujó la ciencia 

hacia adelante, alimentado por el planteamiento de preguntas filosóficas legítimas y 

pertinentes en su búsqueda de una nueva física, por su insistencia en la claridad y la 

coherencia filosóficas, en lugar de contentarse con el mero dominio técnico de las fórmulas, 

que era la tendencia de la época. 

c) Sinergia entre ciencia y filosofía (sobre objetos y métodos) (Ad 2c)) 

Existen dos aspectos en la objeción respecto de la diferencia entre ciencia y filosofía como 

formas de conocimiento: por un lado, las materias de estudio; por otro, la metodología. 

Seré breve en cuanto a la distinción en las materias de estudio. La filosofía estudia todos los 

temas que también estudian las ciencias (recordemos mi “filosofía de X” de la Sección 3), 

pero lo hace con fines y métodos diferentes. El universo, los posibles universos distintos al 

nuestro, las partículas elementales, la vida: todos son objetos de preocupación tanto para la 

ciencia natural como para la filosofía. Por ello, en esos puntos de solapamiento, ciencia y 

filosofía no pueden distinguirse únicamente sobre la base de sus materias de estudio. La 

diferencia suele buscarse en sus objetos formales y metodologías: la distinción antes 

mencionada entre erklären y verstehen podría reformularse como la afirmación de que las 

ciencias naturales buscan explicaciones en términos de eficacia causal y causalidad material, 

mientras que la filosofía se interesa por el análisis formal, los fines y la intencionalidad. Esta 



 

 220 

diferencia metodológica suele resumirse con la máxima: “La filosofía plantea preguntas 

sobre el porqué, la ciencia plantea preguntas sobre el cómo”. Y estoy de acuerdo: sus métodos 

son distintos, y también lo son sus fines (en particular, el interés específico desde el que 

estudian “el mismo objeto”). Pero también sostengo que tal división no puede establecerse 

de una vez y para siempre—la frontera es tanto vaga en cualquier momento dado como 

dinámica. 

Al declarar que existe tal división de actividades intelectuales, los científicos naturales y los 

filósofos pueden desempeñar su labor cómodamente sin competir ni entorpecerse 

mutuamente. Pero, como estoy sugiriendo, esa máxima es tan cómoda como carente de 

precisión para reflejar adecuadamente la verdadera naturaleza de la relación entre ciencia y 

filosofía. De acuerdo: ciencia y filosofía son, en principio, diferentes formas de 

conocimiento. Para campos consolidados de la ciencia como la mecánica clásica o el 

electromagnetismo, puede haber algo de verdad en la afirmación de que la ciencia se interesa 

prácticamente por las preguntas del cómo, definidas por el marco del paradigma particular 

dentro del cual se trabaja. Pero esto solo ocurre porque ya se han respondido muchas 

preguntas del por qué dentro de ese paradigma, y tales cuestiones han dejado de ser objeto 

de debate. Cuando los paradigmas están en formación, no hay una distinción clara entre el 

académico que formula preguntas del cómo y el que formula preguntas del por qué. Cualquier 

pregunta del cómo puede llevar a una del por qué, y cualquier respuesta a una pregunta del 

por qué puede conducir a múltiples preguntas acerca del cómo. Frente a una pregunta del por 

qué en la búsqueda de una nueva teoría, el científico no puede refugiarse en el caparazón del 

especialismo (specialism). Debe enfrentarse al problema empleando todos los medios 

intelectuales disponibles. Debe establecer, como intentaron hacer los padres fundadores de 

la mecánica cuántica, qué es exactamente una medición antes de poder argumentar 

convincentemente que existe algo como la incertidumbre en el mundo microscópico. La 

búsqueda científica presupone tener resueltas varias cuestiones filosóficas previas; o, al 

menos, presupone enfrentarse a las distintas opciones conceptuales y adoptar una posición 



 

 221 

ante ellas. Al hacerlo, los temas y métodos de filósofos y científicos se entrelazan: la relación 

entre ciencia y filosofía se torna dinámica. 

Esto es particularmente cierto en nuestra época, cuando la ciencia se ha expandido a 

dominios—desde galaxias distantes hasta el multiverso, la neurociencia o la ingeniería 

molecular—que eran territorios desconocidos hace apenas unas décadas. La ciencia busca la 

verdad sobre el mundo natural y, aunque puedan trazarse distinciones metodológicas 

formales, uno debe ser consciente de sus limitaciones: en particular, sería un error concluir 

que dicha distinción metodológica permite descartar a la filosofía en nombre de la ciencia. 

Esto nos lleva a otro punto: si la ciencia necesita a la filosofía, entonces los resultados 

científicos también deben ser el punto de partida para la reflexión filosófica sobre la 

naturaleza. Probablemente aquí es donde la crítica de Hawking a la filosofía contiene un 

núcleo importante de verdad (véase la nota al pie 4)12. 

Existe otra razón por la cual la ciencia necesita a la filosofía. El conocimiento científico no 

es un especialismo técnico aislado del resto del saber humano. El momento en que esto 

ocurriera marcaría la inminente muerte de la ciencia. Los resultados científicos constituyen 

conocimiento que debe integrarse en la búsqueda humana más amplia de respuestas sobre 

nosotros mismos y sobre el universo. La filosofía ayuda al científico a articular sus hallazgos 

en un tipo de conocimiento que pueda compartirse con otros, no necesariamente expertos en 

su campo; le permite dialogar con otros intelectuales y contribuir a la tarea humana general 

de conocer mejor el mundo y a nosotros mismos. 

Para resumir mi argumento principal hasta ahora: la relación entre ciencia y filosofía puede 

estar en mal estado, y la filosofía puede encontrarse también en mal estado, pero no puede 

estar muerta mientras sigamos intentando comprender el universo que nos rodea. 

Históricamente, la filosofía ha sido muy influyente para la ciencia, así como la ciencia lo ha 

sido para la filosofía. Cualquier caso en que la filosofía haya tenido un efecto negativo sobre 

 
12 En el documento original, la nota señalada es la 1. Se ha adaptado con motivo de las notas adicionales que 
presenta esta traducción [n. del t.]. 



 

 222 

la ciencia, de hecho, contribuye a destacar la importancia de reflexionar cuidadosamente 

acerca de la relación entre ambas. La ciencia no puede existir sin filosofía, porque en toda 

meta y en toda presuposición científica hay posturas filosóficas implícitas: en los paradigmas 

científicos y en la manera en que las teorías se vinculan con la realidad. Y es tarea de la 

filosofía de la ciencia examinar críticamente esas presuposiciones. Por tanto, la ciencia 

necesita de la filosofía para escrutar sus presupuestos, sus posturas y sus fines. Y, en 

ocasiones, las herramientas filosóficas son necesarias para avanzar—como ilustran el EPR y 

la revolución de la información cuántica. Finalmente, la ciencia requiere de la filosofía para 

conectar sus hallazgos con el resto del conocimiento humano. La filosofía puede actuar como 

un lenguaje que enlaza disciplinas muy alejadas entre sí. 

Dado que los objetos de estudio de la ciencia y de la filosofía se superponen parcialmente, 

las distinciones formales o metodológicas entre ambas solo poseen un alcance limitado de 

aplicabilidad y, desde luego, no implican independencia entre las dos disciplinas. En otras 

palabras, los límites entre ciencia y filosofía no son herméticos, ni deberían serlo. 

5. Las artes liberales y las ciencias: liberando la mente 

Habiendo sostenido, al final de la sección anterior, que la ciencia como tal necesita de la 

filosofía, examinaré ahora las implicaciones de esta afirmación para la educación. Es decir, 

quisiera añadir algunas reflexiones acerca de cómo los científicos necesitan la filosofía y 

cómo esto debe reflejarse en su formación. 

Permítanme comenzar examinando lo que se sigue y lo que no se sigue de lo que hemos 

establecido hasta ahora. De la afirmación de que la ciencia necesita de la filosofía en algún 

sentido, no se sigue que cada científico deba ser un filósofo competente, o que deba poseer 

algún tipo de habilidad desarrollada en filosofía. Una científica enfrentada a una cuestión 

filosófica en el curso de su investigación podría optar por ignorarla y aun así realizar un 

trabajo relativamente bueno en su campo, al menos durante algún tiempo. También, a pesar 

de que cada científico tiene una filosofía que, como mínimo, está entretejida en las 

presuposiciones y los objetivos de la teoría o el paradigma en el que trabaja, quizá 



 

 223 

complementada con sus propias reflexiones personales, es cierto que la ciencia puede 

practicarse por el simple hecho de hacerlo, sin tener en cuenta las presuposiciones filosóficas 

y con fines exclusivamente utilitarios. Obviamente, los valores utilitarios no ofrecen una base 

sostenible para la ciencia en su conjunto ni para mantener la confianza pública en el valor de 

la investigación fundamental; pero, para la científica individual, podrían ser suficientes. 

Además, incluso si la científica posee sus propias convicciones filosóficas, es libre de 

mantenerlas en el ámbito privado y evitar que interfieran con su investigación. De hecho, los 

científicos pueden trabajar sobre un mismo problema científico sosteniendo distintas 

presuposiciones ontológicas o epistémicas. La filosofía puede ser incluso menos relevante 

para la ciencia aplicada (¡aunque, especialmente en este caso, las cuestiones éticas resultarán 

importantes!). Por tanto, para todos los propósitos prácticos, el científico individual podría 

arreglárselas perfectamente sin atender a la filosofía. ¿De qué serviría, podría preguntarse 

con cinismo, que un físico de láser reciba formación filosófica? Incluso si admitimos que 

todo científico, en efecto, hace uso de un pensamiento filosófico de alguna clase—un 

conjunto de ideas sobre la práctica científica, sobre la naturaleza de los objetos y relaciones 

que constituyen su campo, etc.—, aún puede sostenerse que basta con que la científica trabaje 

dentro del marco filosófico de un paradigma específico; que aplique, en su quehacer 

cotidiano como científico, las intuiciones internalizadas dentro del paradigma o tradición en 

que fue formada. No sería necesario, entonces, recibir una formación específica en cuestiones 

filosóficas. Así pues, los cursos de filosofía del tipo que tengo en mente no pueden verse 

como prerrequisitos necesarios para cada científico en particular. Pero sostengo que sí son 

útiles para ellos, y que los científicos se beneficiarían de tales cursos: por lo tanto, los 

programas de formación científica deberían incluir este tipo de cursos—nuevamente, sin 

entrar aquí en los detalles, que requerirían un artículo aparte. 

Esto sugiere, entonces, la siguiente pregunta. ¿No debería la educación de los futuros 

científicos reflejar de algún modo la conexión que hemos hallado entre las ciencias y la 

filosofía? En efecto, particularmente en el contexto de las artes liberales y las ciencias, es 

fundamental que la educación refleje esa conexión. Los estudiantes de ciencias en los 



 

 224 

programas modernos de artes y ciencias liberales deberían recibir formación filosófica 

específica para sus respectivas ciencias. El tipo de formación que propongo aquí va más allá 

de los cursos generales como lógica y filosofía de la ciencia, que son muy importantes y que 

ya forman parte de algunos planes de estudio en artes y ciencias liberales, al menos como 

optativos. Esto también va más allá de la ética, que es, por supuesto, una formación 

importante para los científicos—aunque aquí uno debería ir más allá de la vía del cóctel 

teórico (theoretical cocktail-party way) en que algunos de estos cursos se imparten, ya que 

su relevancia con frecuencia pasa inadvertida para el estudiante. Tal vez estos cursos deberían 

basarse más en episodios y prácticas científicas reales. Pero la ética es, en sí misma, un campo 

muy amplio, y tengo en mente algo distinto aquí, algo que se relaciona más directamente con 

mis estudios de caso: a saber, una reflexión filosófica específica para cada una de las ciencias, 

de hecho, específica para cada curso particular de ciencia que un estudiante tome. Me refiero 

a cursos como “La Filosofía de X”, donde X es una disciplina o un conjunto de disciplinas 

afines (véase la discusión en la Sección 3). Y sostendría que tales materiales también podrían 

formar parte de cada curso científico, en lugar de ofrecerse como cursos separados, y que, 

por ello, serían impartidos de mejor manera por los científicos. Si uno es intrépido, tal vez 

desee añadir un curso sobre construcción de teorías: pero admito que no será fácil, aunque 

podría ser muy beneficioso a nivel de posgrado. 

Históricamente, ha sido un objetivo de la educación en artes y ciencias liberales formar a las 

élites sociales, políticas e intelectuales. En nuestro siglo, las artes y ciencias liberales suelen 

promoverse en términos algo distintos, aunque relacionados: “formar a los líderes del futuro 

que puedan resolver los problemas globales” es una frase que uno escucha con frecuencia 

como parte de la retórica institucional sobre las artes y ciencias liberales. Los procedimientos 

selectivos de admisión, los grupos reducidos y el énfasis en las habilidades lógicas, 

argumentativas y retóricas básicas confirman efectivamente esta visión. Es evidente que 

algunos de esos líderes serán también líderes en sus respectivos campos científicos, ya sea 

en la ciencia aplicada o en la ciencia fundamental. Así, si las artes y ciencias liberales apuntan 

a formar a las élites intelectuales del futuro, en particular deberían interesarse por los 



 

 225 

científicos que realmente puedan marcar una diferencia en la investigación, y por aquellos 

que serán los líderes de otros científicos. Más precisamente, tomaré aquí una distinción 

práctica útil propuesta por Lee Smolin, incluso si no concuerdo con el modo general en que 

Smolin la aplica a la teoría de cuerdas, ni con los detalles de su comparación con la idea 

kuhniana de ciencia revolucionaria. La distinción se remonta a Einstein, quien escribió en 

una carta (carta a Robert A. Thornton, 7 de diciembre de 1944, EA pp. 61–574): 

Estoy completamente de acuerdo con usted acerca del valor educativo de la 

metodología, así como de la historia y la filosofía de la ciencia. Hoy en día, tantas 

personas—incluso científicos profesionales—me parecen alguien que ha visto miles 

de árboles, pero nunca ha visto un bosque. Un conocimiento del trasfondo histórico y 

filosófico proporciona ese tipo de independencia frente a los prejuicios de su 

generación, de la cual están sufriendo la mayoría de los científicos. Esta 

independencia, creada por la comprensión filosófica, es—en mi opinión—la marca 

distintiva entre un mero artesano o especialista y un verdadero buscador de la 

verdad13. 

En esta rica cita, Einstein sostiene, como lo hizo en muchas otras ocasiones, la importancia 

de la formación en historia y filosofía de la ciencia, que otorga al científico independencia 

de pensamiento, precisamente ese tipo de liberación de la mente que los programas de artes 

liberales buscan fomentar. En segundo lugar, califica esta libertad de mente como la marca 

distintiva entre un mero especialista y un verdadero buscador de la verdad. Smolin desarrolla 

esta idea del siguiente modo. Divide a los científicos entre visionarios y científicos que son 

maestros artesanos. Los visionarios son aquellos que lideran el camino, los que pueden ver 

el bosque entero, en palabras de Einstein, “los buscadores de la verdad”. Los maestros 

artesanos son aquellos que son muy buenos en su oficio particular, pero que nunca han visto 

un bosque—ya sea por falta de interés o por falta de visión. Smolin relaciona estas dos 

categorías de científicos con los dos tipos de ciencia en Kuhn —ciencia normal y ciencia 

 
13 Citado por Smolin (2007, pp. 310–311). 



 

 226 

revolucionaria14. En la ciencia normal, todos los detalles de un paradigma dado se exploran 

y desarrollan. Esto corresponde principalmente al trabajo de los maestros artesanos: exploran 

la mina, excavan los túneles, extraen las joyas valiosas de una mina que fue descubierta y 

planificada por otros. La ciencia revolucionaria, en cambio, consiste en adentrarse en un 

territorio nuevo, realizar el trabajo exploratorio necesario para establecer ideas radicales; esa 

es la labor de los visionarios, las personas capaces de pensar fuera del paradigma existente 

—aunque nunca por completo—, que pueden señalar las debilidades de las teorías y proponer 

nuevas formas de avanzar. La libertad de pensamiento, entre otras cosas, es una de las 

características de tales científicos, y el conocimiento de la historia y la filosofía contribuye a 

esa manera libre de pensar. Si los programas de artes y ciencias liberales se anuncian a sí 

mismos como formadores de los líderes del futuro, ¿no deberían entonces aspirar a formar 

tanto a los maestros artesanos como a los visionarios, a los buscadores de la verdad? ¿No 

deberían ser el terreno fértil donde se cultiven científicos con una cierta capacidad de 

independencia frente a los prejuicios y frente a la opinión de la mayoría, así como la habilidad 

de persuadir a otros para que sigan sus ideales radicales? 

Agradecimientos 

Agradezco a los organizadores de la conferencia Rethinking Liberal Education, donde se 

presentó este trabajo, por una conferencia inspiradora. También agradezco a Dennis Dieks y 

a Jeroen van Dongen por una colaboración a largo plazo que ha contribuido a conformar 

algunas de las ideas presentadas en este ensayo. Asimismo, me gustaría agradecer a Palmyre 

Oomen y a Rudi te Velde por las discusiones sobre estos temas, así como por sus comentarios 

reflexivos sobre el manuscrito. Agradezco a Jeremy Butterfield y a dos revisores anónimos 

por sus observaciones al manuscrito. 

 
14 Tomo la identificación de Smolin del contraste entre los visionarios versus los maestros artesanos con la 
distinción entre ciencia revolucionaria y ciencia normal como una analogía meramente sugestiva. Pues también 
existen importantes desanalogías históricas que, sin embargo, no contradicen el punto que estoy planteando 
acerca de la educación. 



 

 227 

Acceso abierto 

Este artículo se distribuye bajo los términos de la licencia Creative Commons Attribution 4.0 

International (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), que permite el uso, distribución 

y reproducción sin restricciones en cualquier medio, siempre que se otorgue el crédito 

apropiado al autor o autores originales y a la fuente, se proporcione un enlace a la licencia de 

Creative Commons y se indique si se han realizado cambios. 

  



 

 228 

 

Referencias bibliográficas 

Bacciagaluppi, G., & Valentini, A. (2006). Quantum theory at the crossroads: Reconsidering 

the 1927 Solvay conference. Cambridge University Press. 

Buckley, P., & Peat, F. D. (1996). Glimpsing reality: Ideas in physics and the link to biology. 

University of Toronto Press. 

De Regt, H. (2004). Filosofie en natuurwetenschap: een haat-liefde verhouding? [Filosofía y 

ciencia natural: ¿una relación de amor-odio?]. En G. Buijs, & M. Willemsen (Eds.), 

Het Nut van de Wijsbegeerte (pp. 16–23). Damon. 

Dijksterhuis, E. J. (1950). De mechanisering van het wereldbeeld. Amsterdam University 

Press. [Traducción al inglés: The mechanization of the world picture. Oxford 

University Press, 1969]. 

Einstein, A. (1986-presente). The collected papers of Albert Einstein. Princeton University 

Press. https://plato.stanford.edu/entries/einstein-philscience/notes.html#1 

Galison, P. (1997). Image and logic. The University of Chicago Press. 

Galison, P., & Stump, D. J. (1996). The disunity of science: Boundaries, contexts, and power. 

Stanford University Press. 

Hawking, S. W., & Mlodinow, L. (2010). The grand design. Bantam. 

Kaiser, D. (2012). How the hippies saved physics. Norton. 

Kitchener, R. F. (1988). The worldview of contemporary physics: Does it need a new 

metaphysics? State University of New York Press. 

Krauss, L. M. (2012). A universe from nothing. Atria Books. (“The consolation of 

philosophy,” Scientific American, p. 243). 

Kuhn, T. S. (1962). The structure of scientific revolutions (pp. 1962–1970). The University 

of Chicago Press. 

Ladyman, J., & Ross, D. (2007). Every thing must go: Metaphysics naturalized. Oxford 

University Press. 



 

 229 

Plato. (T). Timaeus15. 

Smolin, L. (2007). The trouble with physics: The rise of string theory, the fall of a science, 

and what comes next. Mariner Books. 

Westfall, R. (1971). The construction of modern science: Mechanisms and mechanics. 

Cambridge University Press. 

 
15 En el documento original no se señala una edición concreta del Timeo. A juzgar por la presencia de la 
paginación de Stephanus en el texto, se sobreentiende que De Hano consideró suficiente mencionar el título de 
la obra, pues los pasajes (y sus contenidos) serán los mismos con independencia de la versión que se consulte 
[n. del t.]. 


